# KITÁB-I NUQTATU'L-KÁF,

BEING THE EARLIEST

## HISTORY OF THE BABIS

COMPILED BY

## HÁJJI MÍRZÁ JÁNÍ OF KÁSHÁN

BETWEEN THE YEARS

A.D. 1850 AND 1852,

EDITED FROM THE UNIQUE PARIS MS. SUPPL. PERSAN 1071

ΒÝ

EDWARD G. BROWNE.

LEYDEN: E. J. BRILL, IMPRIMERIE ORIENTALE.
LONDON: LUZAC & CO., 46, GREAT RUSSELL STREET.
1910.

PRINTED AT LEYDEN.

#### "E. J. W. GIBB MEMORIAL" SERIES.

#### PUBLISHED.

- 1. The Bábar-náma, reproduced in facsimile from a MS. belonging to the late Sir Sálár Jang of Haydarábád, and edited with Preface and Indexes, by Mrs. Beveridge, 1905. (Out of print).
- 2. An abridged translation of Ibn Isfandiyár's History of Tabaristán, by Edward G. Browne, 1905. Price 8s.
- 3. Translation of al-Khazraji's History of the Rasúlí Dynasty of Yaman, with introduction by the late Sir J. Redhouse, now edited by E. G. Browne, R. A. Nicholson, and A. Rogers. Vols. I and II of the Translation, 1906, 1907. Price 7s. each. Vol. III, containing the Annotations, 1908. Price 5s. (Vol. IV, containing the Text, in the Press.)
- 4. Umayyads and 'Abbásids: being the Fourth Part of Jurjí Zaydán's History of Islamic Civilisation, translated by Professor D. S. Margoliouth, D. Litt., 1907. Price 5s.
- 5. The Travels of Ibn Jubayr, the late Dr. William Wright's edition of the Arabic text, revised by the late Professor M. J. de Goeje, 1907. Price 6s.
- 6. Yáqút's Dictionary of Learned Men, entitled Irshádu'l-aríb ilá ma'rifati'l-adíb, or Mu'jamu'l-Udabá: edited from the Bodleian MS. by Professor D. S. Margoliouth, D. Litt., Vols. I, II, 1907, '09. Price 8s. each. Vol. III, part 1, 1910. Price 5s. (Further volumes in preparation.)
- 7. The Tajáribu'l-Umam of Ibn Miskawayh: reproduced in facsimile from MSS. Nos. 3116—3121 of Ayá Sofia, with Preface and Summary by the Principe di Teano. Vol. I (Pre-Islamic history), 1909. Price 7s. (Further volumes in preparation.)
- 8. The Marzubán-náma of Sa'du'd-Dín-i-Waráwíní, edited by Mírzá Muhammad of Qazwín, 1000, Price 8s.
- 9. Textes persans relatifs à la secte des Houroûssis publiés, traduits, et annotés par Clément Huart, suivis d'une étude sur la religion des Houroûssis par "Feylesouf Rizá", 1909. Price 8s.
- 10. The Mu'jam fi Ma'áyíri Ash'ári'l-'Ajam of Shams-i-Qays, edited from the British Museum MS. (OR. 2814) by Edward G. Browne and Mírzá Muhammad of Qazwín, 1909. Price 8s.
- 11. The Chahár Maqála of Nidhámí-i- Arúdí-i-Samarqandí, edited, with notes in Persian, by Mírzá Muhammad of Qazwín. 1910. Price 8s.
- 12. Introduction à l'Histoire des Mongols de Fadl Allah Rashid ed-Din par E. Blochet, 1910. Price 8s.
- 13. The Diwan of Hassan b. Thábit, (d. A.H. 54), edited by Hartwig Hirschfeld Ph. D., 1910. Price 5s.

- 14. The Ta'ríkh-i-Guzída of Handu'lláh Mustawfí of Qazwín, reproduced in facsimile from an old MS., with Introduction, Indices, etc. by Edward G. Browne. Vol. I. Text. 1910. Price 15s.
- 15. The Earliest History of the Bábís, composed before 1852 by Hájji Mírzá Jání of Káshán, edited from the unique Paris MS. (Suppl. Persan, 1071) by Edward G. Browne. Price 8s.

#### IN PREPARATION.

- Part of the History of the Mongols, from the Jámi<sup>c</sup>u't-Tawáríkh of Rashídu'd-Dín Fadlu'lláh, beginning with the account of Ogotáy, edited by E. Blochet, comprising:—
  - Tome 1: Histoire des tribus turques et mongoles, des ancêtres de Tchinkkiz-Khan depuis Along-Goa, et de Tchinkkiz-Khan.
  - Tome II: Histoire des successeurs de Tchinkkiz-Khan, d'Ougédeï à Témour-Kaan, des fils apanagés de Tchinkkiz-Khan, et des gouverneurs mongols de Perse d'Houlagou à Ghazan. (Sous presse.) Tome III: Histoire de Ghazan, d'Oldjaïtou, et de Abou-Saïd.
- An abridged translation of the Ihyá'u'l-Mulúk, a Persian History of Sístán by Sháh Husayn, from the British Museum MS. (Or. 2779), by A. G. Ellis.
- The geographical part of the Nuzhatu'l-Qulúb of Hamdu'lláh Mustawfi of Qazwín, with a translation, by G. Le Strange.
- The Futúhu Misr wa'l-Maghrib wa'l-Andalus of Abu'l-Qásim 'Abdu'r-Rahmán b. 'Abdu'lláh b. 'Abdu'l-Hakam al-Qurashí al-Misrí (d. A.II. 257), edited by Professor C. C. Torrey.
- The Qábús-náma edited in the original Persian by E. Edwards.
- Ta'rikhu Misr the History of Egypt, by Abû Umar Muhammad b. Yúsuf al-Kindí (d. A.H. 350) edited from the unique MS. in the British Museum (Add. 23,324) by A. Rhuvon Guest. (In the Press.)
- The Ta'ríkh-i-Jahán-gushá of 'Alá'u'd-Dín' Atá Malik-i-Juwayni, edited from seven MSS. by Mírzá Muhammad of Qazwín. (In the Press.)
- The Ansab of as-Sam'ani, reproduced in facsimile from the British Museum MS. (Or. 23, 355), with Indices by H. Loewe. (In the Press.)
- The poems of four early Arabic poets. In 2 parts:—(1) The Diwáns of Amir b. at-Tufayl and Abid b. al-Abras, edited by Sir Charles J. Lyall, K.C.S.I.; (2) The Diwáns of at-Tufayl b. Awf and Tirimmáh b. Hakím, edited by F. Krenkow.
- The Kitábu'r-Raddi 'ala ahli 'l-bida'i wal-ahwá'i of Makhúl b. al-Mufaddal an-Nasafí, (d. A.H. 318), edited from the Bodleian MS. Pocock 271, with introductory Essay on the sects of Islám, by G. W. Thatcher M.A.
- An abridged translation of the Kashfu'l-Mahjúb of 'Alí b. 'Uthmán al-Jullábí al-Hujwírí, the oldest Persian Manual of Súfiism, by R. A. Nicholson.
- A monograph on the Southern Dialects of Kurdish, by E. B. Soane.

This Volume is one
of a Series
published by the Trustees of the
"E. J. W. GIBB MEMORIAL."

The Funds of this Memorial are derived from the Interest accruing from a Sum of money given by the late MRS. GIBB of Glasgow, to perpetuate the Memory of her beloved son

#### ELIAS JOHN WILKINSON GIBB.

and to promote those researches into the History, Literature, Philosophy and Religion of the Turks, Persians and Arabs, to which, from his Youth upwards, until his premature and deeply lamented Death in his forty-fifth year on December 5, 1901, his life was devoted.

يِنْكَ آنَارُنَا نَدُلُ عَلَيْنَا \* فَٱنْظُرُولَ بَعْدَنَا إِلَى ٱلآثَارِ

"The worker pays his debt to Death; His work lives on, nay, quickeneth."

The following memorial verse is contributed by 'Abdu'l-Haqq Hamid Bey of the Imperial Ottoman Embassy in London, one of the Founders of the New School of Turkish Literature, and for many years an intimate friend of the deceased.

> جمله یارانی وفاسیله ایدرکن نطییب کندی عمرندی وفاگورمدی اول ذات ادیب گنج ایکن اولمش ایدی اوج کاله واصل نه اولوردی باشامش اولسه ایدی مسترگیب

## "E. J. W. GIBB MEMORIAL":

#### ORIGINAL TRUSTEES.

| [JANE GIBB, died November 26, 1904],              |
|---------------------------------------------------|
| E. G. BROWNE,                                     |
| G. LE STRANGE,                                    |
| H. F. AMEDROZ,                                    |
| A. G. ELLIS,                                      |
| R. A. NICHOLSON,                                  |
| E. DENISON ROSS,                                  |
| AND IDA W. E. OGILVY GREGORY (formerly GIBB), ap- |
|                                                   |
| pointed 1905.                                     |

#### CLERK OF THE TRUST.

JULIUS BERTRAM,

14, Suffolk Street, Pall Mall,
LONDON, S.W.

## PUBLISHERS FOR THE TRUSTEES.

E. J. BRILL, LEYDEN. LUZAC & Co., LONDON.

#### TABLE OF PRINCIPAL CONTENTS.

(Although there exists in this book no systematic division into chapters or sections, for the convenience of the reader the principal topics of which it treats are shown in the subjoined table.)

|                                                    | Page.   |
|----------------------------------------------------|---------|
| General considerations on the nature and order     |         |
| of the Divine Manifestations and Theophanies       | 1—99    |
| Account of Shaykh Ahmad Ahsa'ı and Sayyid          |         |
| Kázim-i-Rashtí and their disciples                 | 99-105  |
| Manifestation of the Báb and first converts to his |         |
| doctrine                                           | 105-113 |
| History of the Báb from his expulsion from Shíráz  |         |
| until his arrival at Mákú                          |         |
| He is transferred to Chihríq                       |         |
| His dispute with the Doctors at Tabríz             | 133—138 |
| Death of Muḥammad Sháh                             | 138     |
| Qurratu'l-'Ayn                                     |         |
| The meeting at Badasht                             |         |
| Events in Mázandarán and Siege of Shaykh Tabarsí   | 154—192 |
| Surrender of Shaykh Tabarsí and slaughter of       |         |
| defenders                                          | 192-204 |
| Comparison with Karbalá                            | 204     |
| The Báb claims to be the Qá'im                     |         |
| The "Indian Believer" (Mú'min-i-Hindí) .           |         |
| The "Seven Martyrs" (Shuhadá-yi-Sab°a)             |         |
| Events at Níríz (or Nayríz)                        |         |
| The Zanján Insurrection                            | 230-238 |
|                                                    |         |

| XII            | TABLE OF   | e rr | CILICI  | EAL   | $\circ$ | LATE | T. T | 13. |   |         |
|----------------|------------|------|---------|-------|---------|------|------|-----|---|---------|
|                |            |      |         |       |         |      |      |     |   | Page.   |
| Continuation ( | of history | of t | he Ba   | áb, a | nd      | app  | ear  | anc | e |         |
| of Fanáb-[o    |            |      |         |       |         |      |      |     |   | 238     |
| Account of 9   |            |      |         |       |         |      |      |     |   |         |
| His converse   |            |      |         |       |         |      |      |     |   |         |
| Ţáhira         |            |      |         |       |         |      |      |     |   | 240     |
| The Báb's bec  | quest to F | anál | 5-[or . | Şubļ  | [-]i    | Aza  | l, v | vho | m |         |
| the author     |            |      |         |       |         |      |      |     |   |         |
| manifest''.    |            |      |         |       |         |      |      |     |   | 244     |
| Execution of   |            |      |         |       |         |      |      |     |   |         |
| Account of 2   | Zabih the  | sug  | gar-se  | ller  |         |      |      |     |   | 25225   |
| Account of     | Fanáb-i-B  | așir |         |       |         |      |      |     |   | 255-266 |
|                |            |      |         |       |         |      |      |     |   |         |

Other Theophanies . . . . . . . .

Conclusion and counsels to the believers . . .

#### INTRODUCTION.

Seventeen years ago (in 1893) I published at the Cambridge University Press a translation of what is known as the Ta'rikh-i-Jadid, or "New History" of the Bab. It is thus entitled, as I pointed out on p. XXIX of the Introduction, to distinguish it from the older history of Hájji Mírzá Jání of Káshán, on which it is based, and of which the full text is now for the first time published. This older history, in spite of, or even because of, its great value in elucidating the character of the Bábí movement in its earliest stages, has, for reasons indicated on pp. XXVIII-XXX of the abovementioned Introduction, so nearly perished off the face of the earth that, in spite of all my researches, I know of only one complete manuscript (Suppl. Pers. 1071 of the Bibliothèque Nationale at Paris) and one partial manuscript (Suppl. Pers. 1070) containing the first third (pp. 1-85, line 7 of this edition). Both these manuscripts were originally obtained in Persia and brought thence to Europe, by the late Comte de Gobineau, the brilliant author of Les Religions et les Philosophies dans l'Asie Centrale, which first inspired my interest in and enthusiasm for the Bábís, and which contains what must still be regarded as one of the best, most picturesque and most original accounts of the Báb and his disciples yet written. On the death of the Comte de Gobineau his MSS. were sold by auction in Paris in 1884. Nine of what the late Dr. RIEU describes 1) as "the most valuable" of them

<sup>1)</sup> RIEU'S Supplement to the Catalogue of the Persian MSS. in the British Museum, p. VII of the Preface. Here 1885 is named as the year of the sale, but if this be correct it must have been made by instalments, since, as will be seen, the 5 MSS. in the Bibliothèque Nationale were acquired in 1884.

were bought by the British Museum, but personally I would rather have had the five Bábí MSS. of the collection which were acquired by the Bibliothèque Nationale. These five, which I first examined and took notes of in April, 1892, during a short stay in Paris, are as follows:

#### (1) Suppl. Persan 1070.

(Acquired by the Bibliothèque Nationale on Nov. 25, 1884; containing ff. 356 of 24.25 × 16.75 c. and 10 lines to page; written in clear but ungraceful nastacliq).

It contains two separate works, viz.

(I) The *Persian Bayán* (ff. 1<sup>b</sup>—284<sup>b</sup>), ending as usual with Chapter 10 of Wáhid IX, followed by a short colophon: نمّت هن النسخة الشّريفة بجهة جناب اجلّ اعظم دستور المخم وزيــر آكرم سمت اتمام يافت سنه ١٢٧٩،

(2) The first third of Mírzá Jání's History (ff.  $285^a - 356^a =$  pp. 1—85 of this text). Then is no break between the beginning of this and the end of the *Bayán*, but the following note has been added in another hand in the margin of f.  $285^a$ :

هو، بر اهل بصیرت محفی نخواهد بود که این نسخه که اوّل آن این صفحه است دخلی بکتاب بیان ندارد و چون در نسخهٔ سابق بر این نسخه بجسب مجلّد نمودن ملحق کرده بودند کاتب نمییز نداده و نوشته و مثل آن با بیان در یك جلد مجلّد شده است و از کتب بیانیه محسوب نمیگردد و نسبتی بصاحب بیان ندارد، اینقدر است که یکی از مؤمنین ببیان نوشته است ولی با بیان در یك جلد بودن آن منافی عدل و انصاف است، مبادا پخبری نسبت دهد که محتجب مانه و بعلم حکم نموده،

"HE [IS GOD]! It should not be hidden from persons of discernment that this book, whereof this page is the beginning, has no connection with the *Bayán*, but since in the manuscript from which this copy was made the two in process

of binding had been placed in juxtaposition, the copyist so transcribed them without discrimination, so that a book like this has been bound in one volume with the Bayán. It is not, however, to be reckoned as one of the Bayánic scriptures, and has no connection with the author of the Bayán [i.c. the Báb]; and although it is true that it was written by one of those who believed in the Bayán, yet it is not consonant with justice and equity that it should be bound up in one volume with it, lest some ill-informed reader should ascribe it [to the Báb himself] and so be misled, deeming himself possessed of knowledge".

The end of this fragment of Mírzá Jání's History (indicated in the notes at the foot of the text by the letters  $\tilde{\iota}$ ; i.e. 'the defective copy") corresponds with 66b, line 13 of the following manuscript.

#### (2) Suppl. Persan 1071.

(Acquired on the same date as the MS. described above; containing ff. 198 of  $22.25 \times 17.25$  c., with wide margins measuring 7.5 c., and 15 lines to page; written in clear naskh of the type affected by the early Bábís).

This is the complete copy (indicated in the notes by the letters  $\sqrt{\ }$ , i.e.  $\sqrt{\ }$ , "complete") on which the present text is chiefly, and from p. 85, 1. 7 onwards entirely based.

On this manuscript and the preceding one Subh-i-Azal, to whom I sent a description of these five MSS., wrote on May 3, 1892, the following note:

ناریخ که اشاره فرموده بقراین باید از حاجی مرفوع شهید بوده غیر از او کسی ناریخ ننوشته، دیگری در بغداد خیال نوشتن داشت ولا بد نام حقیر در آن میان نوشته می شد بعضی مانع او شدند، حاجی محمد رضا نام از این قبیل اشخاص در این امر بوده اند و لیکن حاجی محمد رضا نامی ناجر اصفهانی در هان سنوات تا نزدیك هفتاد یا آنکه قدری کم و زیاد

INTRODUCTION.

در انبار محبوس شده در کشتن او اقدام نموده بودند بالآخره گفتند خودش در شب اوّل خودرا تلف نموده بریسمان حلق خودرا بسته شهید شده بود،

"The history to which you allude must, by certain indications, be by the uplifted 1) and martyred Hájjí [Mírzá Jání], for none but he wrote [such] a history. Another in Baghdád had thought of writing one, and the name of this humble one [i.e. Subh-i-Azal himself] would necessarily have appeared in it, but certain persons 2) prevented him. One named Hájjí Muḥammad Rizá was of this class of persons in this Dispensation, but there was [also] a Hájji Muḥammad Rizá, a merchant of Isfahán, who in these years, until somewhere about [A.H. 12]70 (= A.D. 1853—4) more or less, was imprisoned in the gaol. They sought to slay him, and at length gave out that on the first night [of his imprisonment] he had bound a cord about his throat and destroyed himself, and so became a martyr".

## (3) Suppl. Arabe, 2509.

(Acquired on Oct. 21, 1884; containing ff. 369 of 33 × 19c. and 19 lines to page; written in a clear but very unformed naskh).

It contains 76 (= 19 × 4) Súras, all numbered and in some cases also named. The text for the first 28 ff. is fully pointed. The names of some of the Súras are as follows: Súra III, Súratu'r-Rusul; — V, — u'l-Jannat; — VI, — u't-Tanzil; — VIII, — u'l-Waraqa, etc. The colophon is dated Tuesday, 14 Rabí I, A.H. 1279 (= Sept. 9, 1862).

Concerning this book Subh-i-Azal wrote in the letter above cited:

کتابیکه هشتمل بسُور و بسملهٔ آن بسم الله العزیز انکمکم بوده منسوب بحقیر و مسبّی بنور است و این نور و مسبّی بنور است و این نور ثانی است، در اینجا نسخهٔ آن نیست در ایران موجود است اگرچه بعضی از کتب و چند جلد از نور بدست اعدا رسید لیکن این هان است قدری از کلمات آن افتاده شده است چنانچه مسطور فرموده بودند،

"The book containing Suras and beginning with the invocation 'In the Name of God the Mighty, the Wise' is by myself, and is named 'Light' [Kitábu'u-Núr]; for, as already indicated, there were two 'Books of Light', of which this is the second. No copy of it exists here [i.e. in Cyprus], but it exists in Persia, though some [of my] books including several copies of the [Book of] Light fell into the hands of my enemies. This, however, is that same book, though a few words are omitted, as you wrote".

10

#### (4) Suppl. Arabe, 2510.

(Acquired on Oct. 22, 1884; containing ff. 44 of  $25.25 \times 17.0$  c. and 10 lines to page; written in a rather unformed  $ta^{c}liq$ ).

It begins at the very top of f. 1a (so that possibly some portion may be missing from the beginning) and contains some 53 Súras, each beginning with a different form of the Bismi'lláh, and each bearing a name, e.g. Súra I (II verses) is called Taḥmid; — II, Tasbih; — III, Taʿdhim; — IV, Taqdis; — V, Shaháda, etc. The colophon is dated Thursday, end of Dhu'l-Qaʿda, A.H. 1278 (= April 29, 1862).

Concerning this book Subh-i-Azal wrote:

آنکه پنجاه و سه سوره است پیش از تحریر کتاب نور در سال شصت و هفت مخصوص بنام شخصی احمد نام و عدد سُور آن بعدد اسم او و مختصر و موجز من اجل او بشهود آمد نا سایرین در آن بحور کلمات منغمس گردند و نام آن کتاب لوح مسطور اوّل و احمدیّه مرفوم شده است،

<sup>1)</sup> In the phraseology of the early Bábís "uplifted" or "elevated" (مرفوع) means "deceased". It is, of course, only used of believers.

<sup>2)</sup> Presumably some of Bahá'u'lláh's followers.

"That one which consists of 53 Súras appeared before the 'Book of Light' was written, in the year A.H. 1267 [= A.D. 1850—1851], and is dedicated to one Ahmad by name, with the number of which name [1+8+40+4=53] the number of the Súras thereof corresponds. It was made brief and concise for his sake, that others might be submerged in those oceans of words. The name of this book is recorded as 'the first Written Tablet' and the 'Almadiyya'".

#### (5) Suppl. Arabe, 2511.

(Acquired on the same date as the last; containing ff. 23 of  $21.75 \times 15.75$  c. and 19 lines to page; written in a curious cramped writing, which cannot be described either as *naskh* or  $ta^{c}liq$ ).

This book, written partly in Arabic, partly in Persian, appears to be the work translated into French by Gobineau in his Religions et Philosophies (pp. 461—543) under the title of "Ketab-e-Hukkam" [properly Kitáb-i-Alıkám] or "le Livre des Preceptes", and begins:

لله أكبر هو الأكرم بسم الله الأكرم الأكرم الله لا الله الا هو الأكرم الأكرم الأكرم الأكرم فل الله أكرم فوق كل ذا (! sic) أكرام، لن يقدر ان يتنع عن مليك سلطان أكرامه من احد لا في السموات و لا في الارض و لا ما بينهما يخلق ما يشآ. بامره انه كان كرّامًا كارمًا كريمًا،

There is no colophon. Concerning this book Subh-i-Azal wrote:

ثالث چنانچه اشارت فرموده اوّل آیات که اسماء کریمه داشته توقیعی است که بجهت مرفوع میرزا احمد کاتب جناب ملاّ عبد الکریم قزوینی نازل شده است و در طَ بشهادت رسیدند، بقیّهٔ آن از نوزده واحد بیان است که یازده از آن ظاهر شده و هشت مناهج آن در مشیّه الله محتجب شده در مقام خود اشاره فرموده اند، زمانیکه این مفتقر بعضی از آثار بقزویرن

امانت فرستاد پس از اخذ آن بمرارت و زحمت یك واحد ازآن مفقود شده بود حال همین ده واحد موجود است مگر آنکه در ایران بزحمنها و مراریها بیدا شود،

"The third, as was suggested [by you], is, so far as the earlier verses, containing [variations of] the name Karim ['Gracious'], are concerned, a letter revealed for the late 1) Mírzá Ahmad the Scribe, His Holiness Mullá 'Abdu'l-Karím of Qazwín, 2) who suffered martyrdom [in A.D. 1852] in Tihrán. The remainder of it forms part of the nineteen Wáhids of the Bayán, eleven of which were manifested, while the eight [remaining ones] were veiled in God's Will, as is indicated in each case in the appropriate place. When I sent some writings as a trust to Qazwín, after they were regained with bitterness and trouble one Wáhid thereof was lost, and now only the [other] ten Wáhids are at hand, unless they should be discovered with trouble and bitterness in Persia".

There exists, therefore, so far as we know, only one complete manuscript of Mírzá Jání's History, although it is the oldest and most authentic account of the stirring events of the years A.D. 1844—1851 or 1852, presented from the Bábí point of view, which we possess. Persecuted though they have been, the Bábís have nevertheless found little difficulty in preserving the greater part — certainly the most important part — of their literature. How, then, are we to account for the disappearance of this work, with the single exception of one copy brought out of the country about the year 1863, seeing that it is perhaps the most important document which exists for the history of the early Bábís?

To answer this question it is necessary to consider briefly

<sup>1)</sup> Lit. "upraised". See n. 1 on p. xvi supra.

<sup>2)</sup> See my translation of the Traveller's Narrative, p. 41 and n. 2 at calc., and other passages specified in the Index.

the origins and evolution of Bábí doctrines — doctrines which cannot be properly understood except in connection with the theology of Islám generally and of the Shíca sect in particular, and which must be considered, moreover, in their historical relations.

#### I. Sunni, Shica, and Shaykhi.

It is not always clearly recognized that the great schism which has divided Islám almost from the earliest times is not a mere question of names and persons but of principles. That the Prophet must have successors and Islám a supreme head or pontiff is recognized by both parties, but as to the nature and method of selection of that head they differ widely. According to the Sunní view, any suitable candidate chosen by the concensus of opinion of the Muslims (Ijmá'u'l-Ummat) is competent to become the Caliph (Khalifa) or Vicar of the Prophet, and though during Umayyad and 'Abbásid times he was always chosen from one particular family, the method of selection in the period immediately succeeding the Prophet was entirely democratic. The Shíca, on the other hand, hold firmly to the principle that the Imám, or supreme Pontiff of the Faith, must be a descendant of the Prophet (which practically means a descendant of his daughter Fátima and his consin 'Alí), and not only a descendant but a particular descendant, nominated explicitly (bi-nass) by his predecessor, i.e. by the Prophet in the case of the first Imám, and in other cases by the preceding Imám. Thus the right of the Khalifa to rule reposed on the will of the people, the right of the Imám on the will of God. The Imam was none the less Imam though recognized only by a small minority, and to recognize and yield allegiance to the rightful Imám was the supreme duty of the believer. "Whoever dics", says a familiar Shicite tradition, "without having recognized the Imam of the Age, dies the death of a heathen".

To the Persians, imbued as they were with the belief in the Divine Right of Kings, and accustomed from Sásánian times to regard their rulers as divine beings (Shápúr I, for instance, calling himself in his inscriptions  $\Theta EO\Sigma$  and alaha) the Shícite theory of the Imámate was naturally the more acceptable, and it is in Persia that it has always had its stronghold. And while some of the Shíca contented themselves with regarding the Imáms as "immaculate"  $(ma^c súm)$ , others, known generically as ghulát, or "exceders", invested them with Divine attributes, or regarded them as Emanations of the Deity.

Of these Ghúlát there were many sects, differing in details, but all characterized, according to ash-Shahristání, ') by four cardinal doctrines, viz. Metempsychosis (tanásukh), Anthropomorphism (tashbíh) or Incarnation (hulúl), "Return" of individuals or types in successive cycles (rij at), and variation in the Divine Purpose (badá) 2). Amongst the latest of these were the Shaykhís, or followers of Shaykh Aḥmad al-Aḥsá'í, of whom Sayyid (or Mírzá) 'Alí Muḥammad the Báb was one, while his rival Ḥájji Karím Khán of Kirmán, whose sons are the heads of the present Shaykhís, was another. It is therefore in the doctrines of the Shaykhís that the origins of the Bábí doctrines must be sought. Now the chief doctrines of the Shaykhís were:

(1) That 'Alí and the succeeding eleven Imáms (twelve in all) were divine or quasi-divine beings.

<sup>1)</sup> Kitábu'l-Milal wa'n-Nihal (ed. Cureton), pp. 113 and 132-133.

<sup>2)</sup> See the Dictionary of the Technical Terms of the Sciences of the Musalmáns (Calcutta, 1862), Vol. I, p. 157, where it is stated that those who hold this view "admit that God may will a thing, and that thereafter there may appear to Him something which was not before apparent", so that He may alter His purpose.

(2) That since the twelfth Imám, or Imám Mahdí, disappeared from mortal ken in A.H. 260 (= A.D. 873—4), and will only return at the end of time "to fill the earth with justice after that it has been filled with oppression", and since the faithful are in constant need of his direction and guidance, which God in His Mercy must needs make accessible to them, therefore there must always exist amongst the faithful one who is in direct supernatural communication with the Absent Imám, to serve as a "channel" between the Imám and his people. This person they call "the Perfect Shí a" (Shí a-i-Kámil).

(3) That there is no bodily Resurrection, but that only a sort of "astral body" (jism-i-harqula't) survives the dissolution of the material form of man.

The Shaykhis, therefore, recognize only four Pillars (arkán) or fundamental principles of belief, viz. (1) belief in God; (2) belief in the Prophet; (3) belief in the Imám; (4) belief in the "Perfect Shíca"; while the orthodox Shíca, or Bálásaris, recognize five, viz. (1) belief in God; (2) belief in the Unity of God; (3) belief in the Justice of God; (4) belief in the Prophet; and (5) belief in the Imám. Of these the Shaykhis object to (2) and (3) as redundant, since belief in God and His Prophet implies belief in the Qur'an and all that is therein revealed concerning God's Attributes, while, as we have seen, they add an article concerning the "Perfect Shíca", or permanent Channel of Grace between the Imám and his people. And there is to doubt that first Shaykh Aḥmad al-Aḥsá'í, and after him his successor Sayyid Kázím of Rasht, was regarded as the "Perfect Shíca" or Channel of Grace above mentioned.

On the death of Sayyid Kázim of Rasht it was at first not clear who should succeed him as "the Perfect Shíca", but soon two rival claimants appeared, Ḥájji Karím Khán of Kirmán, the recognized head of the later Shaykhís, and

Mírzá 'Alí Muhammad of Shíráz. The latter, however, adopted the title of Báb, or "Gate", which practically connoted the same idea as "the Perfect Shíca" and which was as old as the Twelfth Imám himself. For the Twelfth Imám, or Imám Mahdí, never showed himself to his followers after he had performed the funeral rites over his father's grave, but entered at once into "Occultation" (Ghaybat). During the earlier period of this "Occultation", however, he was not completely isolated from his followers, with whom he maintained indirect communications through a series of four successive "Gates" (Báb, plural Abwáb). This period, known as the "Minor Occultation" (Ghaybat-i-Sughrá), was brought to an end by the death of the fourth and last Báb, and was succeeded by the "Major Occultation" (Ghaybat-i-Kubra). The Twelfth Imám succeeded to the Imámate in A.H. 260 (exactly one thousand years before the "Manifestation" of the Báb), and disappeared from mortal ken in A.H. 329, since which time, according to orthodox Shicite belief, he has been concealed with certain of his faithful followers in the mysterious city of Jábulqá, whence he will issue forth in the fulness of time "to fill the earth with Justice after it has been filled with oppression" 1).

#### 2. Development of the Báb's doctrine.

There was, therefore, nothing very new or original in the assumption by Mírzá <sup>c</sup>Alí Muḥammad of the title of Báb, and the position of intermediary between the Absent Imám and his faithful followers. Very soon, however, he "went a step higher", as the Bábís say, declared himself to be the Twelfth Imám or Imám Mahdí himself, and conferred the title of Báb on one of his followers, Mullá Ḥusayn of Bush-

r) For fuller details concerning the meaning of the title Báb and the persons who adopted it before Mírzá 'Alí Muḥammad, see Vol. II of my translation of the 'Traveller's Narrative', pp. 226—234 and pp. 296—299.

rawayh. Hitherto he had called himself "the gate" (Báb), "the Reminder" (Dhikr), "the Person of the Seven Letters" (Dhát-i-Ḥurúf-i-Sabʿa, because his name, ʿAlí Muḥammad, comprises in Arabic seven letters); now he called himself the Qáʾim ("He who is to arise"), the Mahdí, and even "the Point" (Nuqta). The period of this change is fixed by Mírzá Jání (p. 212, l. 15) as coinciding with the removal of the Báb to the castle of Chihríq¹), where he appears to have spent the last two years and a half of his life (Jan. 1848—July, 1850)²), and this claim on his part was one of the points on which he was specially questioned when he was cross-examined before Náṣiru'd-Dín (then Crown-Prince, afterwards Sháh) at Tabríz³).

It must, however, be clearly apprehended that, as Gobineau truly observes, "il n'y a aucun rapport entre l'idée que les Bâbys se font du Point, et ce que les musulmans pensent an sujet de l'Imam Mehdy"; and it must be added that the theory now advanced by the Bahá'ís that the Báb considered himself as a mere herald or fore-runner of the Dispensation which Bahá'u'lláh was shortly to establish, and was to him what John the Baptist was to Jesus Christ, is equally devoid of historic foundation. In his own eyes, as in the eyes of his followers, Mírzá 'Alí Muḥammad inaugurated a new Prophetic cycle, and brought a new Revelation, the Bayán, which abrogated the Qur'án, as the Qur'án had abrogated the Gospels, and the Gospels the Pentateuch. It is true that the Bab emphatically and repeatedly declares that he is not the last Manifestation of the Universal Reason or Prophetic Spirit, and that his Revelation is not final, but

that he will he followed by another and a greater Manifestation, whom he calls "Him whom God shall manifest" (Man yudhhiruhu'lláh). It is also true that, deeply impressed by the obstinacy with which the followers of each Prophet had in the past rejected, for the most part, the successor whose Advent was foretold in their scriptures and traditions, he again and again urges his followers not to imitate the example of the Jews who crucified their expected Messiah, the Christians who rejected the promised Paraclete (by whom the Muslims understand their Prophet Muhammad), and the Muhammadans who, while professing to expect eagerly the return of the Imam Mahdí, persecuted, imprisoned and finally put to death him who was really intended in the traditions referring to the Imam. And so great was his fear that his followers might act in like manner in rejecting "Him whom God shall manifest" that he bids them, even if they cannot be sure that one claiming this high position is genuine, at any rate to refrain from rejecting or persecuting him, but rather, if they cannot believe, to keep an open mind. But it is not true, so far as one can judge from the Bayán, that the Báb regarded himself as a fore-runner of "Him whom God shall manifest" in any narrower sense than that in which Moses was the forerunner of Christ, or Christ of Muhammad, or Muhammad of the Báb; while inasmuch as the Bayán contains regulations for the conduct of the Bábí state, and implicitly assumes a time when Persia at least shall have adopted Bábíism as the state religion, it may be inferred that the Báb expected that the next Manifestation would be separated from his own by an interval of time more or less commensurate with those intervals which had separated previous Dispensations. Indeed the following texts from the Persian Bayán afford some ground for supposing that this interval was expected to be 1511 or 2001 years, these being the numbers represented by the numerical

<sup>1)</sup> See also my translation of the New History, p. 241.

<sup>2)</sup> See Vol. II of my translation of the Travaller's Narrative, p. 277.

<sup>3)</sup> See Vol. II of *Traveller's Narrative*, pp. 288-9, and the whole of the succeeding note (Note N) on "the Báb's claim to be the Imám Mahdí" (pp. 290-295.

values of the words Ghiyáth (غياث) and Mustágháth (مستغاث). The most important references to this point are:

(1) Persian Bayán, Wáhid II, Báb 17:

اگر در عدد غیاث ظاهر گردد و کلّ داخل شوند احدی داخل در نار نمی ماند، اگر الی مستغاث رسد کلّ داخل شوند احدی در نار نمی ماند الاّ آنکه کلّ مبدّل می گردند بنور او،

"If He [whom God shall manifest] shall appear in the number of *Ghiyáth* and all shall enter in, not one shall remain in the Fire. If He tarry until [the number of] *Mustagháth*, all shall enter in, not one shall remain in the Fire, but all shall be transformed into His Light".

(2) Persian Bayán, Wáhid III, Báb 15:

عالم بظهور نیست غیر الله هر وقت شود باید کلّ نصدیق نمایند و شکر الهی بجا آورند آگرچه امید از فضل اوست که نـا مستغاث برسد و از قبل [او] کلمة الله مرتفع گردد و انّها الدّلیل آیة و الوجود علی نفسه اذ الغیر یُعْرَف به و هو لا یُعْرَف بدونه، سجان الله عمّا یصفون،

"None knoweth [the time of] the Manifestation save God: whenever it takes place, all must believe and must render thanks to God, although it is hoped of His Grace that He will come ere [the number of] Mustagháth, and will raise up the Word of God on his part. And the Proof is only a sign [or verse], and His very Existence proves Him 1), since all else is known by Him, while He cannot be known by what is below Him. Glorious is God above that which they ascribe to Him!"

#### 3. The Báb's theory of Theophanies.

According to the Báb's conception, as set forth, for instance, in the Persian Bayán, God, while comprehending all things,

is Himself incomprensible. As "none but Himself knoweth Himself", knowledge of God must be understood as meaning knowledge of His Manifestation, i.e. of the Prophet of the Cycle; refuge in Him as refuge in His Manifestation; meeting Him as meeting His Manifestation, "for none can meet the Most Holy Essence" (II, 7 and III, 7), and "what is intended by the return of the Angels to God is the return of the Saints to 'Him whom God shall manifest', seeing that there neither hath been nor is any [direct] way to the Eternal Essence" (II, 10). What is manifested is the Will (Mashiyyat) of God, which created all things, and stands to them in the relation of Cause to Effect or Fire to Heat. This Will is the Nuqta or "Point" (II, 13; III, 7 and 8) of each Prophetic Cycle and manifests itself in the Revelation proper to that Cycle. Thus Muḥammad is the Nuqta-i-Furqán, or Point of the Qur'ánic Dispensation, as Mírzá cAlí Muḥammad is the Nuqṭa-i-Bayán, or Point of the Bayánic Dispensation, and the two are identical (I, 15; VIII, 2). Adam, who is placed in the Bayán (III, 13) 12,210 years before the Báb, was the first Manifestation, and "that which was obeyed in him was identical with that which was obeyed in other Prophets" (VII, 2). These Manifestations of the Divine Will (Mashiyyat) are identical (VII, 10; VIII, 2 etc.), like the Sun which rises day after day (VI, 12; VII, 15; VIII, 1); all the earlier ones exist for the latest (IV, 12), which, in turn, needs all of them (V, 4); and they have neither beginning nor end (III, 15; IV, 12), for there were other worlds before Adam (IV, 14), and there will be other Manifestations after "Him whom God shall manifest" (VII, 13; IX, 9). Each Manifestation is more perfect than the last and includes all preceding ones (III, 13), and each time the Divine Will returns with increased strength and fuller Utterance, so that Adam may be compared to the embryo, the Báb to a boy 12 years of age (the lapse of 1000 years in the life of the world evidently

<sup>1)</sup> This rather obscure sentence appears to mean that the personality of "Him whom God shall manifest" and his power to reveal "signs" or "verses" (áyát) like those of the Qur'án are sufficient proofs of his identity.

XXIX

corresponding to one year's growth in the Manifestation, Adam, as we have seen, being placed 12,210 years before the Báb) and "He whom God shall manifest" to a lad of 14 (III, 12) or 19 years of age (III, 15; V, 4). A new Manifestation comes as soon as the evolution of the human race has prepared men for it (VI, 13), but only God knows when it will be (VII, 10; III, 15).

Another favourite illustration used by the Bábís (though not, I think, occurring in the Bayán), to explain in what sense the successive Manifestations are identical and in what sense progressive, is that of a teacher engaged in teaching different classes of students of different ages and degrees of knowledge. The teacher is the same and his knowledge is the same, but he uses different phaseology and illustrations according to the capacity of his hearers. Thus to a class composed of little children he will perhaps say that knowledge is to be desired because it is sweet like sugar, inasmuch as their minds are incapable of appreciating its desirability in a less concrete and materialistic form; but to a class of older pupils he will describe it in a different manner. So Muḥammad, for instance, speaking to a primitive and materialistic people like the Arabs spoke of the Resurrection, Heaven and Hell in materialistic terms they could understand; but in the Bayán, which is addressed to a more highly-developed and civilized audience, it is explained that the Resurrection (Qivámat) is the period of the Manifestation of the New Uprising (Qd'im) of the Divine Will (II, 7; VIII, 3; IX, 3), and is not to be understood in the material sense in which the Shíca Muhammadans understand it (II, 7); that the Resurrection of anything is the time when its perfection is made manifest, so that, for example, the Bayánic Dispensation is the Resurrection of the Qur'anic or Muhammadan (II, 7; VII, 15); that all things, therefore, even cups and saucers (II, 11), have a Resurrection; and that the Day of

Judgement has already come (VI, 13) and is just like any other day externally, so that it passes by and many are unaware of it. So likewise Heaven is belief in the Manifestation (II, 1; II, 4; II, 16); is the Bayán (II, 19; II, 13; III, 13); is wherever believers are or have been (II, 9; II, 10; IV, 4; V, 13); is the perfection of everything (III, 13; III, 17; IV, 11; V, 4; VI, 3); and the idea of a material and sensuous heaven is ignoble (VII, 19), while God alone knows what shall be after death (II, 8). So also Hell is unbelief, and its essence is ignorance and denial (II, 1; II, 4; it is the "Eternal No" (II, 17), and he who disbelieves in the Bayán is already in Hell (II, 6); it is true, though no one has hitherto understood in what sense (II, 16; II, 17); and wherever no believer dwells, there is a part of Hell. In like allegorical fashion are explained the Tomb and its torments, the Balance, the Bridge of Sirát, and the like.

#### 4. "He whom God shall manifest".

In order to judge aright of the controversies which soon after the Báb's death divided his followers, it is very necessary to have at any rate a summary knowledge of the teaching of the Bayán concerning "Him whom God shall Manifest" (Man yudhhiruhu'lláh). The following, therefore, are some of the principal declarations about Him in the Persian Bayán. He is the "Speaking Book" (Kitáb-i-Náțiq), and on His appearance all who refuse to believe in Him cease to be accounted believers (II, 3; IV, 4). Belief in Him is equivalent to belief in God (III, 15), and refuge in Him to refuge in God (II, 4; IV, 2). "Letters" included in His Book are saved, and those not so included are lost (II, 4). He is intended by every good name in the Bayán (II, 5), which is the measure or standard only till He comes (II, 6), and will then bear its fruit (II, 7) and attain its Resurrection (II, 7), for when He appears all shall be raised up as one

soul (II, 9). Whosoever believeth in Him hath believed in the Bayán (II, 9), which "revolves round His Word" (III, 3). Opposed to Him is the "Tree of Denial", which includes all who deny Him (II, 5). He will certainly appear before 2001 years have elapsed (VII, 10), and when He appears He has a right to all things, being independent of all things, and dependent only on God (III, 1; III, 13; VII, 14). His command is God's command (III, 2), and He is not to be asked why He does anything (III, 1). He is the First Paradise and the Most Great Name (III, 8), and all excellence in the World of Contingent Being is from Ilim (III, 13). The desire of the Bayán and of the People of the Bayán (i.e. the Bábís) for Him exceeds all desire (III, 3; III, 8), for He is divine (III, 13; VIII, 1), and is identical with the Nuqta-i-Bayán, i.e. the Báb (III, 13; IV, 9; VII, 2; VIII, 2). The day and place of His Advent are known to God alone (IV, 5; VI, 3; VII, 10), and His coming will be sudden (VII, 9), like that of the Nuqta (IV, 11). All the Bayán is His (VI, 16), and He best knows its meaning, since He is in truth its author (VI, 1). One verse of His Scripture is better than a thousand Bayáns (V, 8; VI, 6; VII, 1), and to understand it is better than to know all the Bayán (IV, 8). All previous Manifestations were created for Him (IV, 12), and He is the source of all the [Divine] Names and Attributes (V, 9). He is a touchstone to discriminate the true and the false (V, 4), and is eternally pure (VI, 17). In His day the unbeliever's soul is not his own (V, 5), and all must adopt His religion (VII, 5), for all will then have been educated in the Bayán (V, 5), though He is to be recognized by Himself, not by the Bayán (VII, 11), for it is impossible that one should falsely claim to be He (VI, 8), and He is the fulfilment of the words "there is nothing like Him" (اَلْيُسَ كَمِثْلِهِ شيء). Many commandments are given in the Bayán to ensure respect for and constant remembrance of Him. Thus the first of the nineteen months which constitute the Bábí year, called "the Month of Bahá", is consecrated to Him (V, 3); all must rise up on hearing His name, and in every assembly a vacant seat is to be left for Him (IX, I). None must grieve another lest perchance he inadvertently grieve Him (IV, 5), and children must not be beaten lest He should suffer in the days of His childhood (VI, II; VII, I8).

#### 5. Bahá'u'lláh and Subh-i-Azal.

Now amongst the Báb's followers were two half-brothers of Núr in Mázandarán, the elder named Mírzá Husayn 'Alí and entitled Bahá'u'lláh ("the Splendour of God"), and the younger named Mírzá Yahyá and entitled Subh-i-Azal ("the Dawn of Eternity"). At a later date the rivalry which arose between these two half-brothers divided the Bábís into two sects, the Azalís, who are now numerically few, and the Bahá'ís, Who now constitute the vast majority of the Bábís. At the time when Mírzá Jání wrote, however (which, as we have seen, was between 1850 and 1852, within two years of the Báb's death), the utmost harmony appears to have existed between the brothers. Of the very important and instructive account of them given by Mírzá Jání (pp. 238, l. 12-245, l. 3) I have given a full translation on pp. 374-382 of the New History, to which I would refer all readers of this Introduction. Briefly what clearly appears from this account is that Mírzá Yahyá received the title of Subh-i-Azal because he appeared in the fifth year of the Manifestation, which, according to a tradition of Kumayl (p. 3, last line of the text) is characterized by "a Light which shone forth from the Dawn of Eternity"; that the Báb bestowed on him his personal effects, including his writings, clothes and rings, nominated him as his successor (Wali), and bade him write the eight unwritten Wahids of the Bayan, but abrogate it if "He whom God shall manifest" should appear

in his time, and put into practice that with which he should be inspired. It is also clear that Mírzá Jání himself believed that Subli-i-Azal was actually "He whom God shall manifest". Independent evidence of the Báb's nomination of Subh-i-Azal as his successor is also afforded, first, by the text of the original nomination (New History, p. 426), in which Azal is called Ismu'l-Wahid ("the Name of the One"), Wahid being numerically equivalent (= 28) to Yaḥyá; secondly, by the Comte de Gobineau, who says (Religions et Philosophies, p. 277): "Il y eût quelque peu d'hésitation sur le successeur du Bâb; mais enfin il fut, non pas élu, mais reconnu, car certains signes extérieurs et certaines facultés morales désignent divinement le chef de la religion. C'était aussi un tout jeune homme. Il n'avait que seize ans; il s'appelle Mirza-Yahya et est fils de Mirza-Bouzourg-Nouri, vizir d'Imam-Werdy-Mirza, gouverneur de Téhéran. Il a perdu sa mère au moment de sa naissance, et la femme d'un chef des bâbys, d'un des membres de l'Unité, qui porte le titre de Djenáb-Béha, l'Excellence Précieuse', avertie par un songe de l'état misérable où se trouvait l'auguste enfant, le prit avec elle et l'éleva jusqu'à sa cinquième année..... Le Bâb avait porté le titre de Hezret-è-Alá, 'l'Altesse Sublime'. Le second Bâb s'appelle Hezret-è-Ezel, l'Altesse Éternelle'. L'élection avait été toute spontanée et elle fut reconnue immédiatement par les bâbys." And finally a passage in the Iqán, written in A. H. 1274 (= A D. 1858-9) clearly shows that Baltá'u'lláh, who was its author, at that time regarded himself as subject to another authority, presumably Subh-i-Azal 1).

The date when Bahá'u'lláh put forward his claim to be "He whom God shall manifest" is given in some Bahá'í

writings as A. H. 1280 (= A. D. 1863-5). Nabíl, in his versified chronology 1), says that Bahá'u'lláh was fifty years old at the time of his 'Manifestation', which, as he was born at the beginning of A. H. 1233 (= A. D. 1817), would give A. H. 1283 (= A. D. 1866-7) as the date  $^2$ ). This latter date seems more probable, since the 'Manifestation' is generally considered to have taken place at Adrianople (which, partly for this reason, partly on account of equivalence in the numerical values of the two words Edirné and Sirr, is called by the Bahá'ís Arz-i-Sirr, "the Land of the Mystery"), where Bahá'u'lláh and Subh-i-Azal, with their families and principal disciples, were living in exile from December, 1864, until August, 1868. That, in spite of violent dissentions, Bahá'u'lláh's claim should have been ultimately accepted by the great majority of the Bábís will astonish no one who has attentively considered what is said by the Báb as to "Him whom God shall manifest", for if the Báb produced "Verses" in the style of the Qur'an, so did Baha'u'llah; if the Bab's personality proved the truth of his claim by the all-compelling influence which it exerted over his followers, so did Bahá'u'lláh's; and, as we have seen, God alone knew when "He whom God shall manifest" would appear, and none could falsely lay claim to that high station. The difficulty does not lie here so much as in the fact that Subh-i-Azal, who was indubitably appointed by the Báb as his successor consistently refused to recognize his half-brother's claim, so that the Bahá'í, who must necessarily accept the divine character of the Báb's mission (since he who believes in one Manifestation must accept all preceding Manifestations), is driven to make the assumption that the Báb, being

<sup>1)</sup> I published the whole text of this passage in my Catalogue and Description of 27 Bábí MSS. (J. R. A. S. for 1892, pp. 436—8) and the translation of the most important passages in my second paper on the Bábís of Persia (J. R. A. S. for 1889, pp. 946—7).

<sup>1)</sup> For the text and translation of this, see J. R. A. S. for 1889, pp. 983—990.
2) The dates A. H. 1269 (A. D. 1852—3) and A. H. 1285 (A. D. 1868—9) are also given by other authorities. See the Introduction to my translation of the New History, pp. xxxv—xxxv1 and foot-notes.

divinely inspired and gifted with divine knowledge and prescience, deliberately chose to succeed him one who was destined to be the "Point of Darkness" or chief opponent of "Him whom God shall manifest".

## 6. The History of Mirzá Jání and the New History.

So difficult, and especially so opposed to the Shíca theory of the Imámate, is this assumption that it is perhaps not to he wondered at that the Bahá'ís endeavoured to get over the difficulty by ignoring Suhh-i-Azal's existence as far as possible, and by suppressing all documents tending to prove the position which he undoubtedly held. Foremost amongst such documents was Mírzá Jání's history, which, as we have seen, was so successfully suppressed that had it not been for the accident that an intelligent and sympathetic though unbelieving foreigner, the Comte de Gobineau, obtained and brought to Europe a manuscript of the work in question before the "exigencies of the time" (maslahat-i-waqt) demanded its suppression, it would probably have perished utterly. When I was in Persia in 1887-8 the Bábís whom I met generally feigned complete ignorance of the very name and existence of Şubḥ-i-Azal, and it was only because I had read the Comte de Gobineau's Religions et Philosophies that I was ultimately enabled to ascertain that he was alive and to visit him in the Spring of 1890 at Famagusta in Cyprus. And though I made many enquiries amongst the Bábís in different parts of Persia for Mírzá Jání's history, I found no trace of its existence. This fact is very instructive in connection with the history of other religions, for it is hard for us, accustomed to a world of printed books and carefullyguarded public libraries, to realize that so important a work as this could be successfully suppressed; and equally hard to believe that the adherents of a religion evidently animated by the utmost self-devotion and the most fervent enthusiasm, and, in ordinary every-day matters; by obvious honesty of purpose, could connive at such an act of suppression and falsification of evidence. The application of this fact, which, were it not established by the clearest evidence, I should have regarded as incredible, I leave to professional theologians, to whom it may not be devoid of a wider significance. Of this much I am certain, that the more the Bahá'í doctrine spreads, especially outside Persia, and most of all in Europe and America, the more the true history and nature of the original Bábí movement is obscured and distorted.

Now Mírzá Jání's history contained, besides the portions which it was desired to suppress or alter, a mass of historical matter which was of the utmost interest to all Bábís, whether Bahá'ís or Azalís, and of which the preservation did not clash with the "exigencies of the time". What may best be described as a "Bowdlerized edition" of the work was therefore prepared under circumstances fully detailed by Mírzá Abu'l-Fazl of Gulpáyagán, a very learned and devoted old follower of Bahá'u'lláh, and issued under the name of the "New History" (Ta'rikh-i-Jadid). The communication on this subject made by Mírzá Abu'l-Fazl to Lieut. Alexander Tumansky was entitled in honour of this officer Risála-i-Iskandariyya ("the Alexandrine Treatise"), and was published by him in Vol. VIII (pp. 33-45) of the Zapisski of the Oriental Section of the Imperial Russian Archaeological Society, while of that portion of it which dealt with the genesis of the NewHistory I published an English translation on pp. xxxv-XLII of the Introduction to my translation of that work. Briefly, the work was undertaken by a certain Mírzá Ḥusayn of Hamadán at the instigation of Mánakjí, the Zoroastrian agent at Tihrán, about the year 1874, and Mírzá Abu'l-Fazl himself composed a portion of the Preface and suggested the modus operandi, which was to take Ḥájji Mírzá Jání's

history as the basis, add dates and other particulars from the Násikhu 't-Tawáríkh and the supplement of the Rawzatu'ṣ-Ṣafá, and submit the rough draft for correction to Ḥájji Sayyid Jawád of Karbalá, a Bábí of old standing who "from the beginning of the Manifestation of the First Point [i. e. the Báb] until the arrival of His Holiness Bahá'u'lláh in Acre, had accompanied the Friends everywhere in person, and was thoroughly informed and cognizant of all events". Mánakjí, however, insisted on taking part in the final redaction of the work, much, as Mírzá Abu'l-Fazl implies, to its disadvantage, while Mírzá Iļusayn's intention of adding a second volume dealing with the history of Bahá'u'lláh was frustrated by his death in A. D. 1881—2.

We must now consider in somewhat further detail how Mírzá Jání's history was treated by the compiler of the New History. First he entirely suppressed the original Introduction (pp. 1-99, line 2 of this text) and substituted one of his own of a much less metaphysical and more rationalistic character (pp. 1-30 of my translation of the New History). Secondly, he entirely suppressed the original conclusion (pp. 238, line 12 to 283), dealing with the history of Subh-i-Azal and the events immediately succeeding the Báb's death, and substituted a quite different conclusion of his own (pp. 313-319 of my translation of the New History). Thirdly, he suppressed all mention of Subh-i-Azal, whose name only occurs once in a sentence clearly interpolated in the British Museum MS. of the New History (pp. 246-7 of my translation). Fourthly he toned down or suppressed incidents and expressions not in accordance with later Bahá'í sentiment or calculated to create an unfavourable impression on the general reader. Bahá'u'lláh greatly developed the ethical and repressed the methaphysical side of Bábíism; strove to make peace with the Persian Government by representing himself and his followers as loyal subjects of Náṣiru'd-Dín Sháh, the arch-persecutor of the Báb and his disciples; told his followers that they should prefer to be killed rather than to kill, that they should "consort with those of all creeds with spirituality and fragrance", and that all men "were fruits of one tree and leaves of one branch". The original Bábís, on the other hand, were more like the old Covenanters: they might consider themselves as "meek", but they fully intended to inherit the earth; they held those who rejected the Báb as unclean and worthy of death; and they held the Qájár Sháhs of Persia in detestation which they were at no pains to hide. Hence considerable modifications had to be made in Mírzá Jání's phraseology in order to bring it into harmony with Bahá'í ideas as to what should have been the demeanour and phraseology of their predecessors.

To exhibit in full by means of parallel translations the modifications effected by Mírzá Husayn in the History of Mírzá Jání would, however interesting, far exceed the scope of this Introduction, and a few instances must suffice as specimens. I have given a general comparison of the contents of the two histories in Appendix II (pp. 339—396) of my translation of the New History, and have there indicated the chief divergences between the two. I there divided the contents of Mírzá Jání's History into the Introduction (pp. 1—99 of this text), which differs entirely from the Introduction to the New History, and thirteen sections. These I here enumerate, indicating the pages of the present text (M. J.) with whice they correspond, and also their correspondence (so far as it exists) with my translation (N. H.) of the New History (Cambridge University Press, 1893).

#### 1. Account of Shaykh Ahmad al-Aḥsá'í and Sayyid Kázim of Rasht.

(M. J., 99-105 = N. H. 31-33). The former presents a much fuller and more connected narrative, and represent

these two teachers as the first and second *Báb* or "Gate" respectively, while Mírzá 'Alí Muḥammad himself is spoken of in one place (p. 104, l. 5) as "the Most Great Gate of God" (*Bábu'lláhi 'l-Aczim*), and in another (p. 104, l. 22) as "the Gate of the Imám" (*Báb-i-Imám*).

2. The Báb's youth, and the earlier period of his mission.

(M.  $\mathcal{F}$ . 105—110 = N. H. 33—39). Two miraculous utterances ascribed to the Báb by the older historian are omitted by the later.

3. History of the Báb until the death of Minúchihr Khán.

(M. F. 111—120 = N. H. 198—213). Another miracle ascribed to the Báb by the former (p. 119, ll. 17—23) is omitted by the latter (N. H., p. 212, note 2 ad calc.).

4. Conversion of Sayyid Yahyá of Dáráb.

(M. F. 120—122  $\equiv$  N. H. 111—115). The latter joins this section to the ninth section of M. F. (pp. 223—9 of the text  $\equiv$  N. H. 115—124), and adds matter not to he found in the older history, though in one case (Kúchuk 'Alí Beg's narrative) professedly cited from it. Sayyid Yahyá's remark to Mírzá Jání, that he would with his own hand kill his father if he should deny the truth of this [the Báb's] Manifestation, is omitted by N. H.

5. History of the Báb until and including his examination at Tabriz.

(M. J., 122—138 = N. H. 213—228, 238—240 and 284—291). When the Báb passed through Káshán on his way to Azarbáyján he was for two days and nights the guest of Mírzá Jání, the author of this history, who, however, makes only the following mention of this event (pp. 123—4 of this text): — "And he [the Báb] did not again eat food save

only in Káshán, where he abode two days and nights. Wonderful and marvellous signs were shown by that Sun of Truth. A full description of these would form a book by itself." Yet the New History (p. 214) says: "Hájji Mírzá Jání gives in his book a full description of all the wonderful things which they witnessed in those [two] days and nights, at the conclusion of which he says, 'If I should seek to narrate in detail all that took place during those [two] days and nights, it would fill a large volume'." And one MS. adds: "This is the exact expression of which he makes use in his book".

The narrative of Muhammad Beg Chápárchí-báshí is given in almost identical words in M. F. (pp. 124, l. 7—130, l. 22) and N. H. (pp. 217—224), but the preceding passage has been a good deal expanded in N. H. (p. 216, l. 23—p. 217, l. 16). A comparison of the two versions is instructive as showing the sort of alterations and expansions introduced by the editor of the later work.

Mírzá Jání's version runs:

"Thereafter they conducted His Holiness to the Muctamad's village, which is called Khánliq and is near to Kinárigird, and lodged him there. Then they informed [Muḥammad] Sháh and the Ḥájji [Mírzá Aghásí]. The Shah wished to bring him to Ṭihrán, but the Hámán of his Age [i. e. the Ḥájji], prompted by the violence of his envy, would not consent, and appointed twelve horsemen to convey that Lord of the poor to Máh-Kú [i. e. Mákú]" 1).

The version in the New History runs thus:

"After leaving Káshán, the Báb came to Khánliq, a village distant about [five] or six parasangs from Tihrán, which had belonged to the late Muctamadu d-Dawla. Thence the

<sup>1)</sup> Mírzá Jání always uses this form, no doubt with the view of giving a popular etymology, for Máh-Kú means the "Ward (or Street) of the Moon".

escort sent word of their arrival to Ḥájji Mírzá Ághásí. Now the late King Muhammad Sháh was desirous of an interview with His Holiness, but the Ḥájji, influenced by certain absurd fancies (for he regarded the Báb as [a magician] skilled in gaining sway over men's hearts), and actuated by considerations of self-interest, would not suffer it. For he feared that in a single interview the Báb might bewitch the King, or that his followers might determine on revolt and raise an insurrection. He therefore appointed twelve horsemen to conduct him to Mákú. But while he was still at Khánliq many persons of note visited him. Amongst these were His Holiness BAHÁ|'U'LLÁII| (may the lives of all beside him be his sacrifice!), Rizá Khán the son of Muḥammad Khán the Turkmán, and many others. A full account of all that took place on this occasion would form a narrative of surpassing strangeness, but would transcend the comprehension of common folk, besides involving undue prolixity".

At the end of the narrative of Muhammad Bey Chápárchí-báshí the New History inserts a good deal of matter (p. 224, l. 17—p. 238, l. 5) which is not given by Mírzá Jání, but, en revanche, suppresses the following (M. J. p. 131, l. 19 to p. 132, l. 5):

"And he [the Báb] used to behave with the utmost independence, notwithstanding his apparent helplessness, he being the prisoner of that mighty King [Muhammad Sháh] in the household of Antichrist, strive and struggle as that accursed one might to abase him. Thus, for instance, one day the Mullá of Máh-Kú had the honour of waiting on His Holiness and having a discussion with him. While addressing that Proof of the Age he manifested some discourtesy, whereupon the Ocean of Divine Wrath was somewhat stirred, and He [the Báb] brought down his staff with such vigour on the figure of that foul creature that the august

staff broke in two. He then ordered [his amanuensis] Aqá Sayyid Husayn, [entitled] <sup>c</sup>Aziz, to drive out that dog from the room, though the accursed fellow was a person of great consideration, and was highly respected by the Kháns—some three hundred in number—of Máh-Kú. Yet though His Holiness [the Báb] so vehemently displayed the quality of his wrath in respect to him, none ventured to chide him".

These are the sort of incidents suppressed in the *New History*, as not in conformity with the ideals of "Sweetness and Light" or "Meekness" (*mazlumiyyat*) advocated in the later Dispensation of Bahá'u'llah.

The New History here inserts the accounts of "the Indian Believer" (pp. 241—244 = M. J. pp. 212—214), Fanáb-i-Basír (pp. 244-247), much shortened and altered from M. J., (pp. 255, l. 15-260), the Seven Martyrs (pp. 250-268 = M.  $\mathcal{F}$ . p. 215, l. 7-p. 222, l. 10), and Qurratu'l-Ayn (pp. 269-284 = M. F., p. 139, l. 24—p. 144, l. 10, but the narrative of N. H. comes down to Qurratu'l-'Ayn's execution, which, of course, happened after Mírzá Jání had concluded his history and about the time that he too suffered death). After this the two narratives again unite (M. F., p. 133, l. 10 = N.H., p. 284) and continue together until the death of Muhammad Sháh, who, according to Mírzá Jání (p. 138, l. 12) "went to Hell", while according to the New History (pp. 290-291) he "passed away to the mansions of Paradise". At this point the narratives again diverge, the New History continuing the history of the Báb down to his martyrdom (pp. 291-312), while Mírzá Jání passes to the account of Qurratu'l-'Ayn, the Badasht conference, and the Siege of Shaykh Tabarsí (pp. 138-208). The following curious dream, omitted by N. H., is given by Mírzá Jání (p. 138, ll. 13-23):

"Prince Mahdí-qulí Mírzá, who was in command of the Mázandarán army, related that during the last ten days of the blessed month [of Ramazán] he saw in a dream that he

was in the ranks of those attending Muḥammad Sháh's audience, when suddenly he saw a young Sayyid appear from the opposite quarter and advence towards Muhammad Sháh's throne. As soon as the Sháh's gaze fell on him, he was greatly troubled and said, 'O Amírs! This is the Sayyid Báb. Seize him, for he is bent on my destruction!' But none heeded his words, and the Sayyid came close to the Sháh and fired a pistol at him so that the Sháh was slain, and the audience broke up. 'If', added the Prince, 'any hurt befalls the Sháh, I shall know for certain that this Sayyid is true'. A few days later the Sháh fell sick, took to his bed for three days, and then died. And His Holiness [the Báb] had announced his [approaching] death."

#### 6. Qurratu'l-'Ayn and the Badasht Conference.

Of this section of Mírzá Jání (pp. 138, l. 23—154, l. 24) the first portion, dealing with the proceedings of Mullá Ḥusayn of Bushrawayh (p. 139, ll. 1-22), corresponds with N. H., pp. 43-44; the second portion (p. 139, l. 24-p. 144, 1. 8), narrating the history of Qurratu'l-Ayn down to her meeting with Fanáb-i-Quddús at Badasht, corresponds with N. H., pp. 273-281; while the third portion (pp. 144, l. 10-154, l. 24), describing the extraordinary proceedings at Badasht, which seem to have scandalized not only the Muhammadans but even a section of the Bábís (M. F., p. 153, l. 21—p. 154, l. 5; p. 155, l. 21), including Mullá Husayn of Bushrawayh, entitled Janáb-i-Bábu 'l-Báb, is almost entirely omitted in N. H. Nor is this altogether to be wondered at, for the sermon preached by Janáb-i-Quddús on that occasion certainly lends some colour to the accusation made by the Muslims against the Bábís, viz. that they advocated communism and community of wives 1).

#### 7. The Siege of Shaykh Tabarsi.

M. J., pp. 154-209 = N. H., 44-110). The two versions agree substantially, but as usual the New History omits numerous expressions and incidents which it finds unedifying, and on the other hand greatly expands and gives a more humble and pious tone to the numerous speeches, harangues and letters of the Bábí leaders. Compare, for distance, the version of Mullá Husayn's sermon at Sawád-Kúh given at pp. 45-47 of N. H. with this text of M. F., p. 155, l. 22 to p. 156, 6; and notice on the one hand the insertion in N.H. (pp. 64-65) of a passage about Bahá'u'lláh alleged to be cited from M. J., but not actually to be found in the text; and the omission, on the other hand, in N. H. of several incidents (M. F., p. 169, l. 14 to 170, l. 6; M. F., p. 192, ll. 12-21) evidently deemed unprofitable, as well as of expressions such as "the foul watch-word of those" [i. e. the Royalist troops] was 'O Násiru 'd-Dín Sháh!' Compare also the version of the letter sent by Hazrat-i-Quddus to Prince Mahdí-qulí Mírzá as given in N. H. (pp. 59-63) with that given in M. F. (p. 163, l. 20—p. 166, l. 22).

## 8. The Báb as Qá'im; the 'Indian Believer', and the Seven Martyrs.

(M. J., p. 212, l. 7 to p. 223, l. 7 = N. H., pp. 241—244, 250—269). The account of Sayyid Basír, which comes later (pp. 255—260) in M. J., is in N. H. inserted here between the accounts of the 'Indian Believer' and the 'Seven Martyrs' (pp. 244—247), and is much abbreviated and altered, often in a most wilful manner. Thus Mírzá Jání (p, 257, ll. 18—20) says that, having failed to join the Bábís at Shaykh Ṭabarsí, and having been forcibly expelled from Anzalí, Sayyid Basír, accompanied by a certain qalandar, named

<sup>1)</sup> See Appendix II (pp. 356-360) of my translation of the New History for an abstract of this sermon.

Mírzá Mustafá the Kurd, came to Núr "in order to be near to Hazrat-i-Waḥid [i. e. Subḥ-i-Azal] and to obtain the honour of benefiting by the Grace of the Luminous Presence of Fanáb-i-Bahá'u'l-Imkán' [i. e. 'the Splendour of the Phenomenal Word', better known by his later title of Bahá'u'lláh, 'the Splendour of God']; and adds later (M. F., p. 259, ll. 3—4) that he remained in attendance on them for four months. The New History, ignoring these passages, substitutes (in one Codex) the following (N. H., pp. 246—7):

"Thus, amongst other things, he paid no heed to the attempts made to win over the faithful to [Suble-i-] Asal, who was a 'mute' [Samit, i. e. not a channel of Revelation], and believed in Bahá['u'lláh] (may the Soul of the Universe be his sacrifice!) before he revealed himself".

The following curious passage  $(M. \mathcal{F}_{1}, p. 258, l. 22 \text{ to p. 259}, l. 1)$  is also omitted by N. H.:

"Amongst other instances, one night a dog was howling, and he (i. e. Sayyid Basír) remarked, 'This dog in the "return" [or re-incarnation] of such-and-such a person, whom God hath [thus] tormented on account of his sins'. He likewise indicated his [former] abode, saying, 'It is the seventeenth house from this in which we are, and by such-and-such signs [ye shall know that] my statement is true'. After they had made investigations, these signs proved correct."

In M. F. (pp. 214—215) the account of the "Seven Martyrs" directly follows that of the "Indian Believer" and substantially agrees with the version given by N. H. (pp. 250—269), though the latter omits or alters certain passages. Thus the passage which in N. H. (p. 251) runs: — "Certain malicious and evilly-disposed persons represented to Mírzá Muḥammad Taqí Khán, the Prime Minister, that the Bábís were meditating a fresh rebellion", runs thus in M. F. (p. 215, ll. 11—15):

"Certain mischievous men represented to the Amir[-i-Kabir, i. e. Mírzá Taqí Khán] that the Bábís were intending a revolt,

and that several thousands were assembled [for this purpose]. Apparently this [statement] was not absolutely false, though the matter was not so serious as this. It seems that some hypocrite of their own party had gone and wrought this mischief".

The words in italics, it will be noticed, are entirely omitted by the *New History*.

On the other hand a passage in Mírzá Jání (p. 216, ll. 21—23) runs thus:

"When they brought the late Hájji [Mullá Isma'îl of Qum] from the prison into the square, and the people cried, 'This is a Bábí!' he [only] laughed and said, 'Yes, I am a Bábí, and I am going to give my life for you". It appears in this form in N. H. (pp. 252—253):

"So... they were led forth on the morrow to the square to die. On their way thither the spectators reviled them and cast stones at them, saying, 'These are Bábís and madmen!' Mullá Isma'íl answered, 'Yes, we are Bábís, but mad we are not. By Alláh, O people, it is to awaken and enlighten you that we have forsaken life, wealth, wife and child, and have shut our eyes on the world and such as dwell therein, that perchance ye may he admonished, may escape from confusion and error, may be led to make enquiry, may rightly apprehend the truth, and may no longer remain veiled".

This is an extremely typical instance of the manner in which the compiler of the *New History* has dealt with the original on which he worked. He adds the stone-throwing of the spectators, suppresses the laughter of the courageous victim, and expands his simple utterance, 'I am a Bábí and I am going to die for you' into the pious harangue just cited. The effect produced by these alterations is easier to appreciate than to describe, but it calls up quite a different picture in the mind, and transforms the exalted and indom-

itable enthusiasts of the early period into moralizing martyrs conformed to the later Bahá'í ideals.

Here is another episode in Mírzá Jání (p. 216, ll. 13—17) which the compiler of the *New History* has suppressed, regarding it, probably, as trivial or grotesque:

"I have heard that they [the Bábís] remained in prison for a week. During this period they say that Hájji Mullá Ismá'íl ate no food, or only a little. But on the last night, when food was brought for the thirty-seven [prisoners], and they would not eat, some from fear, some from bewilderment, and some from ecstasy, he ate with relish the food provided for the whole thirty and seven".

Mírzá Jání, on the other hand, omits the Ḥájibu 'd-Dawla's narrative (N. H., pp. 256—258, l. 2), and a large part of the account (N. H., pp. 261—265) of Ḥájji Sayyid ʿAlí, the Báb's uncle.

#### 9. The Niriz (or Nayriz) rebellion.

(M. F. p. 223, l. 7 to p. 230, l. I = N.H. pp. 115—124, and the second paragraph on p. 128). See p. XXXVIII supra.

#### 10. The Zanján rebellion.

(M.  $\mathcal{F}$ ., p. 230, l. 1 to p. 238, l. 12 = N. H., pp. 125—170: compare also M.  $\mathcal{F}$ ., p. 125, l. 19 to p. 126, l. 24). In hardly any part of the narrative do the versions vary more, not only as between Mírzá Jání and the New History, but also as between the two MSS. of the latter. Both versions of N. H. are, however, much more detailed than M.  $\mathcal{F}$ .

### 11. Subh-i-Azal and Bahá'u'lláh.

This most important section  $(M. \mathcal{F}., pp. 238-245)$  is entirely omitted in N. H. An abstract of it, with translations of the most important passages, will be found at pp. 374—382 of Appendix II of my translation of the *New History*.

#### 12. The Báb's Martyrdom.

(M. F., pp. 245-250 = N. H. pp. 293-312). Here also the narrative of N. H., is much fuller, but omits certain passages of M. F., notably that in which the Báb asks his fellow-prisoners to kill him (p. 246, ll. 10 to p. 247, l. 3), and the account of the disposal of his remains by Hazrat-i-Wahid, i. e. Subh-i-Azal (p. 250, ll. 3-15).

# 13. Events of the period intervening between the Báb's death and the completion of Mirzá Jáni's History (A. D. 1850—1852).

The New History ends with the Báb's death, and this last section of Mírzá Jání's History is entirely omitted. An abstract of its contents; with translations of the more important passages, will he found at pp. 384—394 of Appendix II of my translation of the New History.

The preceding synopsis gives a general view of the relations between the New History and the older work of Mírzá Jání on which it is based. The "tendencious" character of the alterations made by the author of the later redaction is manifest, and a parallel translation of the two texts would render it still clearer. Few religions have undergone so rapid an evolution in the course of sixty-six years (A. D. 1844-1910) as that founded by Mírzá Alí Muhammad the Báb, and few have counted so many devoted adherents and fearless martyrs. Two great schisms have rent the faithful, that which divided the Bahá'ís from the Azalís, and that which, after the death of Bahá'u'lláh (Dhu'l-Qacda 2, A. H. 1309 = May 29, A. D., 1892), divided the allegiance of the Bahá'ís between Bahá'u'lláh's sons 'Abbás Efendi (or 'Abdu'l-Bahá, as he is now generally called) and Mírzá Muḥammad 'Alí. Thus there are now reckoned four sects of Bábís, viz. (1) the

XLVIII

so-called "Kullu-Shay'is", or old Bábís, who remain stationary in the first Dispensation, and decline to concern themselves about the question of the Báb's successor. These must be very few, and I have never met with them. (2) The Azalis, who recognize Mírzá Yahyá Subh-i-Azal as the Vicar or Successor of the Báb, and consider that "He whom God shall manifest" has not yet come. These also are few, and their numbers are probably diminishing. (3) Those Bahá'is who, recognizing Bahá'u'lláh as "Him whom God shall manifest", hold that there shall be no fresh "Manifestation" for at least a thousand years (as explicitly laid down in the Kitáb-i-Aqdas and other of their scriptures), and that inasmuch as Bahá'u'lláh's son 'Abbás Efendi ('Abdu'l-Bahá) advances some claim of this nature, he is to be set aside in favour of his brother Mírzá Muḥammad 'Alí. (4) Those Bahá'is who, holding that "there is no intermission in the Divine Grace", recognize 'Abdu'l-Bahá's claims (the exact nature of which I cannot confidently define) and regard him as the actual Theophany. These are the majority, and it is curious to observe how the history of Şubḥ-i-Azal and his half-brother Bahá'u'lláh has repeated itself in the case of Mírzá Muhammad 'Alí and his half-brother 'Abbás Efendi, or 'Abdu'l-Bahá, and how in the Bábí church the "stationary" or conservative party seems ever doomed to defeat. Yet 'Abbas Efendi's position was a much more difficult one to maintain than his father's, for while, as we have seen, the Báb's utterances concerning "Him whom God shall manifest" made it almost impossible for his followers to deny the claims of any claimant, Bahá'u'lláh seemed to have left no loop-hole for a new Manifestation in the millennium succeeding his

death. Thus it is written in the Kitáb-i-Aqdas: "Whosoever lays claim to any [such] authority before the conclusion of a thousand years, verily he is a liar and a calumniator".

And again in another place:

"Though one should appear with all the signs [or verses] ere the conclusion of a full thousand years, on no account believe him".

And again:

"Whosoever, ere the completion of a thousand years, puts forward a claim, whoever he may be and whatever he may bring, is and hath been false".

And again:

"O Pen, write on the Tablet, and then inform mankind, that the Manifestations are ended by this luminous and refulgent Theophany. Whosoever, ere the completion of a thousand [years], lays claim to this most glorious, most mighty and noble Station, verily he hath devised a calumny against God, and is of the mischief-makers, because that thereby he troubles the Dispensation of God, and he shall not continue amongst His believing servants" 1).

This last schism, I confess, and the bitterness to which it gave rise, created a very painful impression on my mind, for, as I have repeatedly enquired of my Bahá'í friends, where is the compelling and constraining power which they regard as the essential and incontrovertible sign of the Divine Word, when, in face of such texts as "Associate with [the followers of all] religions with spirituality and fragrance" and "Ye are all the fruit of one Tree and the leaves of one Branch", they can show such bitter animosity towards those of their own household?

And again, as it seems to me, the centre of interest in Persia has shifted from religion to politics: the old fanaticism of Sunní against Shíca, Bálá-sarí against Shaykhí, Muslim against Jew, Christian and Zoroastrian, is disap-

<sup>&#</sup>x27;I) A large collection of Bahá'u'lláh's utterances in this sense will be found in a Persian work, entitled Ityánu'd-Dalil li-man yuridu'l-iqbál ila siwá'i's-Sabil, lithographed at the beginning of Safar, A. H. 1318 (= June 1, 1900).

pearing, and a genuine feeling of patriotism, a desire that all Persians shall unite to work for the welfare of Persia, has come into being. Twenty-two years ago, when I was in Persia, the position of the Zoroastrians, especially at Yazd, was miserable: at all times they were exposed to insult and humiliation, and in times of transition and interregnum to actual danger. This year Shaykh Hasan of Tabriz demanded a formal pronouncement on this subject from two of the great mujtahids of Najaf. Here is the text, followed by the translation, of this demand (istiftá) and the decision (fatwá) to which it gave rise:

## (صورت استفتا) هو الله نعالی شأنه العزیز

حجّة الاسلاما چه ميفرمائيد در مسئلهٔ اذبّت و تحقير كردن بطائفهٔ زردشتيّه كه در حمايت اسلام و مطبع اسلامند، استدعا از حضور مقدّس آنكه جواب مسئله را با خطّ شريف در حاشيه مرقوم و با مُهر مبارك مهور فرمائيد تا عند الحاجة سند باشد، و السلام عليكم و رحمة الله و بركاته، المذنب حاجي شيخ حسن تبريز ميارد هجري

## (صورت فنوی)

## بسم الله الرّحمن الرّحيم

ایذا و تحقیر ظائفهٔ زردشنیه و سایر اهل ذمه که در حمایت اسلامند حرام و بر نمام مسلمین واجب است که وصایای حضرت خانم النبیین صلّی الله علیه و آله الطّاهرین را در حسن سلوك و تألیف قلوب و حفظ نفوس و اعراض و اموال ایشانراکها بنبغی رعایت نمایند و سر موئی تخلّف نکنند آن شاء الله تعالی

من الاحقر الجانى محمَّد كاظم الخراساني

بسم الله نعالی الأمركما رُقم حرّره عبد. الله المازندرانی

# TRANSLATION. (QUESTION.)

"He is God, exalted is His Mighty State!

"O Proof of Islám! What say you on the question of the molestation and humiliation of the sect of the Zoroastrians who are under the protection of and subject to Islám? I beg of Your Sacred Presence to write the answer to this question in the margin in your august handwriting, and to seal it with your blessed seal, so that it may be an effective deed at time of need. Peace be upon you, and the Mercy of God, and His Blessings.

"The sinful Hájji Shaykh Hasan of Tabríz, the 10th of Safar the Victorious, A. H. 1328". (= February 21, 1910).

#### (REPLY.)

"In the Name of God, the Merciful, the Forgiving.

"To vex or contemn the sect of the Zoroastrians, or other non-Muslim subjects who are under the protection of Islam, is forbidden, and it is incumbent on all Muslims to observe duly the injunctions of His Holiness the Seal of the Prophets (on whom and on whose Pure Family be God's Blessings) as regards treating them well, winning their hearts, and protecting their lives, honour and property. Let them not act contrary to this [injunction] by [so much as] a hair's breadth, if it please Almighty God!

[Signed and sealed by]

The least of sinners Muḥammad Kázim al-Khurásání".

"In the Name of God, exalted is He!

"The matter is as has been written [above].
"Written by 'Abdu'lláh al-Mázandarání'.

Here we have clear evidence of a growing spirit of tolerance amongst the leaders of the Shícite Muslims which has gone hand in hand with the awakening of a true patriotic sentiment in Persia, and which is one of the most hopeful signs of the present national revival. Bahá'ism, in my opinion, is too cosmopolitan in its aims to render much direct service to that revival. "Pride is not for him who loves his country", says Bahá'u'lláh, "but for him who loves the world". This is a fine sentiment, but just now it is men who love their country above all else that Persia needs. Yet the Bábí and Bahá'í movements have at least proved two things, first, that the Persians, when deeply stirred by spiritual forces, are capable of the utmost heroism and self-devotion; and secondly that Persia is still capable of influencing the world by her thought to a degree equalled by few other countries. For although the Bahá'ís are in the habit of exaggerating the number of converts they have made outside Persia, it is nevertheless a fact that their religion has spread far, both in the East and in the West, and that the number of its adherents, already large, is increasing.

I once cherished the hope of editing or translating the more important Bábí and Bahá'í writings, and, more than twenty years ago, devoted a considerable amount of time to making a complete abstract and index of the Persian Bayán, the most important and systematic of the numerous works in which the Báb set forth his teachings. My intention then was to edit this book, and to this end I collated some five or six different MSS. There is little chance now that I shall

ever accomplish this task, my attention having been diverted in recent years to other matters, but it has seemed to me a pity that the work I then accomplished should be wasted, since, imperfect and unfinished as it is, it may yet serve as guide to others who desire some clue to guide them through that literary labyrinth. I have therefore decided to include it in this volume, and, in thus endeavouring to co-ordinate the Báb's teachings, I believe that I am acting in accordance with an injunction of his which will be found in the sixteenth chapter of the third Wāḥid of the Persian Bayán, and which runs as follows:

ولی سعی نائید در علم حروف و اقترانات اعداد اساء الله و اقترانات کلمات مشابهه و اقترانات آثار مشابهه در محلّ خود که اذن داده شدی که نظم بیان را هرکس بنجویکه شیرین تر نماید نظم کند اگرچه بسر هزار نوع ظاهر شود ولی کلّ راجع بنفس بیان گردد،

"But strive after knowledge of the Letters, and juxtapositions of the Numbers of the Names of God, and juxtapositions of similar words and writings in their own place. For it is permitted to every one to arrange the order of the Bayán in such fashion as appeareth sweetest, since, though it appear after a thousand fashions, yet are all referable to the Soul of the Bayán".

# INDEX OF CHIEF CONTENTS OF THE PERSIAN BAYÁN.

(In the references the Roman figures indicate the Wáhid, and the Arabic figures the Báb or Chapter. The constant references to Man yuz-hiruhu'lláh ("He whom God shall manifest") necessitating an abbreviation, the letters M. Y. H. have been chosen for this purpose).

cAbá to be worn at prayer, VIII, 8.

'Abdu'l-Bayán permitted as a name, III, 17. Compare V, 4. Abrogation of *Qur'án* II, 6.

" Bayán can only be effected by M. Y. II., III, 3.
" condemnatory verses of Bayan must be sought from M. Y. H., VIII, 3.

Abwáb ("Gates"). See Báb and Gates.

Actions, all — are to be performed for the Prophet of the Cycle, IV, 2.

Actions of believers are the actions of God, who is therefore the Author of all actions, IV, 8.

Adam, II, 16; VI, 17; from the time of — until the present manifestation 12,210 years have elapsed, III, 13; worlds existed before —, IV, 14; in — was the germ of Prophecy, so that all subsequent Manifestations stood in need of him, V, 4; from — 's time until now all people believe in God, VI, 13; the same which was obeyed in him was obeyed in other prophets, VII, 2; the religion of —, VI, 11.

Ahmad, Shaykh — al-Ahsá'í, VIII, 2.

'Alí [ibn Abí Tálib, first Imám, Amiru'l-Mu'minin] has returned to the life of the world in this Manifestation, 1, 3; and was the second to believe in the Point', I, 3; even belief in — must be abandoned, if the Qâ'im so commands, VIII, 2; — wrote down the Qur'ân on the shoulder-blades of sheep, II, 3; — was inferior to Muḥammad, III, 12, and compare VII, 19; — was the first to believe in all Manifestations, III, 12; compare VIII, 2, where he is described as the executor or legatee (والحاف) of Jesus Christ; the saintship (والحاف) of — created by the Word, III, 2; men love — simply because they have been so taught to do from childhood, V, 11; for seven years — was the only sincere believer in Muḥammad, IV, 18; VI, 13; — was one of the Five Letters of Affirmation, II, 4.

'Alí b. Husayn (Imám Zaynu'l-'Abidín), I, 7.

'Alí b. Músá (Imám Rizá), I, 11.

'Alí b. Muhammad (Imám Naqí), I, 13.

Amiru'l-Mú'minin ("Commander of the Faithful" = 'Alí ibn Abí Ṭálib, q. v.) is the Manifestation of God's Mercy, and there exists in God's Knowledge no greater Paradise than him, II, 16.

Alif, Book of —, i.e. Injil, or Gospel, q.v.; Letters of —, see Christians, Firangis..

Angels, questioning of the — in the Tomb, what is meant by it, II, 9; — are unwilling to approach places where there is no water, VI, 2; 70,000 — watch over every letter to preserve it, and rejoice when it is well written, VI, 19.

Animals, not to be injured or unkindly treated, V, 14; or overworked, VI, 16.

Arabic, why the *Bayán* was revealed in —, 11, 14; — made obligatory for the profession of faith in Islám, VII, 19;

irregular - forms used by the Báb, VIII, 2; - of the Bayán is not to be criticized, II, 1.

Aries, Zodiacal sign of - mentioned in connection with the Naw-rúz, or Persian New Year's Day, VI, 14.

Arms not to be carried unnecessarily, VII, 6.

cArsh ("Throne of God") indicates the body in which the Prophetic Spirit appears, VII, 10.

<sup>c</sup>Askar, tradition of — III, 4.

Assembly, a vacant place to be left in every - for M. Y. H., and if possible, 18 more places for the "Letters" who will accompany him, IX, 9.

Astronomy alluded to, VI, 13.

Attributes, naught exists but God's Names and -, IV, 4; all good - are to be found in the Christians, IV, 4; and Names include Forms, IV, 4.

Azán (call to prayer), a special form for each day, V, 17; how the caller of the — (the mu'azzin) should be paid, VI, 16.

Azarbáyján ("the Land of Alif"), all unbelievers to be expelled from -, VI, 4.

Báb (Mirzá 'Ali Muhammad, the —: see also Nugta-i-Bayán, Nuqta-i-Ulá), is devoid of formal learning, II, 1; IV, 10; - was 24 years of age at the beginning of his Mission, II, 1, (compare VI, 11, where his age is given as 25); - reveals 1000 verses (áyát) in 5 hours, II, 1; IV, 10; Bábu'lláh identical with the 'Person of the Seven Letters', (ذات حروف سبعه), II, I; whosoever approaches him, approaches God, II, 1; II, 4; his writings amount to 100,000 verses (áyát), II, I, (compare VI, II, where it is said that they amount to 500,000); — answers any question addressed to him, II, 1; - 's grammar is not to be criticized, II, 1; many learned men have believed in him, II, 1; - compelled to dwell in the mountain of Mákú, II, 1; II, 2; which Mákú is the Jewel of all the Earth

in consequence, II, 7; II, 16; III, 8; his cell there is of bare bricks, IV, 4; IV, 12; V, 13; VI, 7; VI, 15; he has "not one spiritual companion", VII, 6; or "only one", IV, 16; - is called "the Tree of Truth" and the Revealer of the Qur'an, II, 2; II, 12; date of his "Manifestation", 5 Jumádá I, A. H. 1260 = May 23, 1844, II, 7; VI, 13, which was 1270 years after the "Manifestation" of Muhammad (see under Nuqta-i-Bayán); — exhorts unbelievers at any rate not to oppress him (II, 7, and cf. IV, 14); — calls himself "God" II, 11 (cf. IV, 10); - dwelt in the 'Imárat-i-Sadr at Isfahán, II, 16; -نه ملك السموات و الأرض is the manifestation of the verse "to God belongeth the Kingdom of the Heavens and the Earth", III, 2; 12,210 years separated his "Manifestation" from that of Adam, III, 13; tradition concerning Joseph applied to -, IV, 4; - is identical with the Imám Husayn, IV, 5; his Persian writings are numerous, IV, 10; compare VI, 1; — was born in the "Land of Fá" (Fárs, i. e. Shíráz), IV, 16; VII, 15; VIII, 17; compare VII, 15; salvation is obtained by belief in him, V, 11; his piety was admitted by all men before he claimed to have a Divine Mission, VI, 11; the days of his gladness are past, VI, 11; he is only a "servant", and will die, IX, 1; but his dust must be gathered up, IX, 1; his family must be held in honour, IX, 6.

Bábs or "Gates" (Abwáb: see also Lights of the Throne), the first, second, third and fourth "Gates" have returned to the life of this world, I, 16, 17, 18 and 19; refuge with the - is equivalent to refuge with the Imams; each Paradise has 19 Gates (II 16), and so likewise has the Fire (Hell), II, 17; III, 8; III, 9; — of the Fire (or "Letters of Denial", حروف نفي), II, 2; II, 13; VI, 12. Badi, Khatt-i. — (new writing), III, 17; 19 kinds of —,

VII, 1; IX, 2.

Bahá, M. Y. H. Entitled Bahá'u'l-Bayán, III, 14; first month of the Bábí year called —, V, 3; the best of Names is Bahá'u'lláh, V, III; V, 6; Alláhu Abhá to be used as a greeting, VI, 5; VII, 19; Khaṭṭ-i-Abhá (a kind of writing), VII, 1; VII, 8; VII, 17; Bahá'iyyat, VII, 19. Balá "Yea", the reply of the spirits to the question "a lastu bi-Rabbikum?" "Am I not your Lord?" II, 17; VI, 1; VI, 19.

Balance (Mizán), the — is true, II, 13.

Barzakh, the interval between two Manifestations so called, II, 8. Bats, the excreta of — do not render unclean what they touch, VI, 17.

Baths, VI, 2.

Bayán, the chapters of the - are arranged according to the "Number of All Things" (عدد كل شئ عدد  $= 361 = 19 \times 19$ ), Exordium; — compared to the Sun in heaven, Exordium; the Proof offered by the - is adapted to the requirements of the Age, II, 1; all creatures working together could not produce the like of the -, II, 1; - is identical in essence with the Qur'an, II, 1; 10,000 verses of - produced in all, II, 1; 1000 verses of - revealed in 5 hours, II, 1; compare IV, 10; answers are given to any question asked, II, 1; the grammar of the - is not to be criticized, II, 1; many most learned men have believed in the -, II, 1; the - is incomprehensible save to such as are divinely aided, II, 2; compare IV, 10; the - may only be commentated by certain people, II, 2; compare III, 18; everything mentioned is either confirmed or forbidden in the -, II, 3; all words in the - are included under Fire (Núr) or Light (Núr), II, 4; the — will not save him who believes in it in the Day of M. Y. H. unless he also believes in M. Y. H., II, 4; M. Y. H. is intended by every Good Name in the -, II, 5; the - is a Standard or Measure till the Re-

surrection, II, 6; the Day when M. Y. H. shall appear is the Resurrection of the -, II, 7; the - is to-day in the degree of the Seed, but in the Day of M. Y. H. it will be in the degree of the Fruit, II, 7; the People of the - exhorted to believe in M. Y. H., II, 7; all the believers in the - will return to one soul, II, 9; the verses of the - are the Bridge of Sirát, II, 12; some persons believed in the - only on seeing it, II, 12; whosoever believes in the - is in Paradise, II, 13; why the — is in Arabic, II, 14; the — is in essence identical with the Gospel and the Qur'an, II, 15; the - is the Hereafter of the Qur'an, II, 16; all good which is in the - belongs to him who first said Balá ("Yea!") II, 17; all that is in the — is a gift to M. Y. H., II, 19; the - revolves round the Word of M. Y. H., and blesses those who believe in Him, III, 3; all that is in the Microcosm is in the —, III, 8; all that is in the — is summed up in one verse and in the formula بسم الله الاملع الاقدس, and is but the evolution or unfolding of the Nuqta or Point, III, 8; the - must be written in the best handwriting and most carefully preserved, III, 14; III, 17; IV, 9; VII, 1; invocation to be used before reading the -, III, 14; or, instead of reading the for those who cannot read, V, 8; the - may be rearranged, III, 16; how the term — is applied, III, 17; VI, 1; the Name — first applied to God, III, 17 (compare 'Abdu'l-Bayán, III, 17); the value of the - is incomparable, III, 19; reference to the Arabic -, IV, 18; a thousand perusals of the - are not equal to one Verse from M. Y. H., V, 8; VII, 13; VIII, 1; how the - should be arranged, VI, 1; the - is compared to a treasure eonfided to some one's care, VI, 1; the is incomparable and inimitable, VI, 8; the - cannot

be committed to memory in its entirety, VII, 9; the — includes all things, VIII, 5; the — may be printed, VIII, 7; 700 verses from the — are to be read night and morning, VIII, 14.

Believe, all will finally — in M. Y. H., III, 13.

Believers, some believed in the Bayán at once, others hesitated after reading it and remained stationary on the Bridge of Sirát for 202,000 years, II, 12; — are glorified wherever they are, IV, 4; the hearts of — are the abodes of God's Glory, VII, 18; — constitute the true "House of God", IV, 16; whoever slays another is no longer to be reckoned one of the —, IV, 5; compare V, 14; the actions of — are the actions of God; those who transgress the Bayán are not —; all things are clean for —, V, 7; V, 14; VI, 2; all good things are intended for —, VIII, 15; no one may call — impure, V, 15; only — may inhabit the five Persian provinces of Fárs, 'Iráq, Azarbáyján, Khurásán and Mázandarán, VI, 4.

Bismi'lláh, the New --, V, 10; compare VIII, 14.

Blindness, spiritual -, VI, 13.

Body, "Essential —" (جسم ذاقی), or "Astral —", "that which sits on the Throne of the material body, V, 12; compare V, 14, and for "Enthronement" in this sense VII, 10 and VIII, 8.

Books, Sacred —, what is meant by —, II, 15; — must be well and carefully written, III, 18.

Books called "speaking" (náṭiq) and "silent" (sámit); only such as elucidate the Bayán are to be studied, IV, 10; destruction of —, VI, 6; all — to be renewed after 202 years, VII, 1.

Chairs, children must sit on — at their lessons, VI, 11; all must sit on —, VII, 11.

Chápár (Post) must be well organized, as it now is in the lands of the Franks, not, as at present in Persia, a luxury of the rich and great, IV, 16.

Charity (alms given to the poor), VI, 16.

Children must honour their parents, and should be loved by them, IV, 19; prayers to be said at the birth of —, V, 11; the name *Mustagháth* is to be used to guard them at birth, VII, 10; — must not be severely beaten, VI, 11; — must be taught to write well, IX, 2.

Circles, Names of the —, VI, 10; owners of the — (= women), VII, 18; compare V, 10.

Christ. See under Fesus, Gospel, Christians.

Christians (generally called "Letters of the Gospel" in the Bayán, see, for instance, II, 9; II, 12); true — believed in Muḥammad, II, 9; many remained stationary on the Bridge of Sirát of the Qur'án, II, 12; clear and legible writing of the — commended, III, 17; — possess all good qualities, yet are of the Fire, IV, 4; burial-places of early — saints forgotten, IV, 12; presents given by — to believers in the Bayán are pure; and may be accepted, V, 7; cleanliness of — applauded, VI, 2; outward dignity and honour of — applauded, VI, 9; — were in duty bound to believe in Muḥammad on his appearance, VII, 2; and were bound to conform to Islám, VII, 19; — compared to stars shining between the day of Christ and that of Muḥammad, VIII, 1.

Cleanliness of Christians, VI, 2; — enjoined on all, VI, 17; instructions concerning —, VIII, 6; — is the most acceptable offering, X, 10.

Coercion not to be used in religion, II, 16.

Coffins to be made of stone or other hard material, V, 12. Colours. The four symbolic colours in the *Bayán*, corresponding with the four principles which compose the human being, are:

(1) White, corresponding with the highest spiritual principle called ; فياد

(2) Yellow, corresponding with the Spirit (روح);

Soul (نفس); (3) Green,

Body (--). (A) Red.

See III, 10; IV, 18, and compare VIII, 5, where the offering of 19 precious stones to be made to M. Y. H. is:

3 Diamonds (white) corresponding to the letters in

4 Topaz (yellow)

6 Emeralds (green)

6 Rubies (red)

Component parts of man (جسم، نفس، روح، فؤاد), see III, 10; II, 5, and the passage (V, 12) alluded to in the last article. Purification of these, X, 10. Further correspondences of these, IV, 8 (خلق = فؤاد) طلق = روح، خلق = فؤاد) رحيوة = جسد ، موت). Compare also the correspondence of the Elements with the 19 months of the Babí year (V, 3), of which the first three months are of the Fire, the next four of the Air, the next six of the Water, and the last six of the Earth.

Congregational Prayer permitted only in the case of prayers for the dead, X, 9.

Consecration of self, VII, 4.

Correspondences. Besides the instances given above under Colours and Component Parts, we find others following the same lines, viz. groups of four arranged as 3+4+ 6+6 to make up the Sacred Number 19, e.g.:

| Fire     | Air       | Water   | Earth |
|----------|-----------|---------|-------|
| White    | Yellow    | Green   | Red   |
| "Heart"  | Spirit    | Soul    | Body  |
| Diamond  | Topaz     | Emerald | Ruby  |
| Creation | Provision | Death   | Life  |

So also we find the four degrees of "Unification" (نهجمد): (١) توحيد أذات (٢) توحيد صفات (٢) توحيد افعال (٤) توحيد اعال، And similarly the Baván is to be bound in 19 volumes of which 3 contain "verses" in the style of the Our'an (تالاً); 4 contain "prayers" (ماجات); 6 contain "commentaries" (تفاسير), and 6 "scientific treatises" (قاسير) See also an obscure passage on the mysterious significance of the 3 in VIII, 14.

INDEX.

Creation, Object of -, III, 2.

Cup and Saucer: "this crystal (or glass) which is now placed before God". II. 11.

Dead, transportation of the - to distant shrines forbidden, IV, 18; prayers for the -, V, II; IX, 9; washing and shrouding of the —, VIII, 11; burial of the — in stone coffins, with cornelian rings on their fingers, V. 12: Book of the -, V, 13; compare VIII, 9.

Debts to be discharged, VII, 3.

Death, many meanings of — (carnal, spiritual, etc.), II, 8: — is in Denial, and Life in Affirmation, V, 3; — is by one of five words; none but God knows what state succeeds —, II, 8.

Depilation recommended, VIII, 6.

Destruction of books, VI, 6. (See also *Books*).

Devils take the soul of the unbeliever, VIII, 11.

Disputation forbidden, V, 16.

Divorce, restrictions placed on -, VI, 12.

Doors to be made lofty, VI, 3.

Dowry fixed at 95 mithqáls of gold for cities, and 95 mithgáls of silver for villages, VI, 7.

Effulgences of God are continuous and uninterrupted, III. 4.

Elements, their correspondence with the months of the year, V, 3. See also Correspondences.

"Essence (or Person) of the Seven Letters" (ذات حروف سبعه), a title of the Báb, Exordium, II, 1; III, 13; III, 11 etc. See also Nuqta-i-Bayán.

Essential Body (جسم ذاتي). See under Body.

Evolution, VI, 16; VIII, 3.

Executors, their duties as to the Book of the Dead, VIII, 9.

Faith, obedience is ineffectual without -, VIII, 4.

Fárs ("the Land of Fá"), excellence of a certain mosque in

-, IV, 16; unbelievers not to be allowed in -, VI. 4;

- is the place of the Uprising or Advent [of the Báb],

VII, 15; — is called "the Abode of Knowledge" (دار العلم), VIII, 17; is the most equable of lands, IX, 6.

Fast, how and when to be observed, VIII, 18.

Fáțima has returned to the life of this word, I, 4.

Fatwas given against the Bab and his followers, IV, 5; IV, 14.

Fear not a proper incentive to worship, VII, 19.

Feast of the Nawrúz, VI, 14.

Fines, for striking a child cruelly, VI, 12; for prolonged absence from home and other transgressions, VI, 16; for causing needless sorrow to anyone, VII, 18.

Firangís, synonymous with Christians (q. v.), IV, 11; good organization of posts in lands of the -, IV, 16; merchants in countries of the -, V, 5; merchandise and manufactures of the -, V, 14; cleanliness of the -, VI, 2; outward dignity of -, VI, 9; only such as practise useful trades and professions are to be allowed in the lands of the Believers, VII, 16.

Fire (or Hell) no - worse than unbelief, II, 1; or Denial, II, 4; - truly exists, and has endless aspects or phases, but ignorance (or unbelief) is the essence of all of them; — is the Eternal No', II, 17; is obscuration (حجاب),

VII, 18; no - is worse than grieving the Beloved, even unwillingly, VI, 7; the mere mention of — causes sorrow to the believer, II, 4; whoever denies the Báb and refuses to take refuge with him shall not escape the --, II, 4; whoever turns aside from the Bayán is already in the -, II, 6; unbelievers are transported after death to the Treasury of the -, VIII, 11; many a - shall by belief be transformed to Light, II, 17; relation to Evil and Unbelief is -, III, 3; the first to disbelieve in each Manifestation is the Essence of -, III, 17; and the abode of such an one is in the Land of -, II, 5; II, 9; cf. V, 4; wherever no believer is found, there is a portion of the Land of -, II, 10; many while striving to cross the Bridge of Sirát will fall into the -, II, 12; whoever enters the Balance of Denial enters the -, II, 13; hitherto none has understood the true meaning of -, II, 16; - is true, II, 17; God not to be worshipped for fear of the -, VII, 19.

Fire, Gates of the — are 19 in number, according to the verse عشر, II, 2; II, 4; they are reckoned as 19, though really innumerable, II, 17.

Fire, the Land of — (= Kirmán, q. v.), II, 5; II, 10.

Fire, Letters of -, five in number, II, 4.

Five Letters of Affirmation (= M), viz. Muhammad, Alí, Fátima, Hasan and Husayn, and the same number of Letters of Denial (= الا اله ), II, 4; form of the هيكل خمس, V, 10.

Friday, a special verse to be read at sunrise on -, VII, 17. Furqán, the name by which the Qur'án is generally mentioned, see Qur'an. See also under Nuqta and Mulianmad.

Gates (ابولب). See under Báb and Bábs, Fire, Gates of the -, and Paradise, Gates of -.

Gentleness to be use in persuasion, II, 16; IV, 5; but com-

pare in the opposite sense V, 5; - should be the rule of believers, IV, 16.

Ghayb-i-Huwiyyat, one of the "stations" of the Sun of Truth, IV, 1.

Ghiyáth, Number of — (= 1511), II, 17. See also Mustagháth. Gifts given by pilgrims to attendants at the Shrine, IV, 18.

God is incomprehensible, Exordium, III, 7; IV, 2; V, 17; VII, 19; but by Him all else is comprehended, III, 7; - considered as existing in the state of Abstraction and the state of Determination or (الوهيَّت عِمْام تجرُّد) Differentiation (مشيّة الرية عنان), I, 15; -- gives two Proofs to mankind, the Man and the Book, II, 3; refuge with — is equivalent to refuge with the Prophet of the Age, II, 4; II, 17; IV, 2; knowledge of — is equivalent to knowledge of the Prophet of the Age, VI, 13; meeting with - is equivalent to meeting with the Prophet of the Age, for none can meet the Most Holy Essence, II, 7; III, 7; compare II, 10, where it is said that "what is meant by the return of the Angels to God is the return of the Saints to Him whom God shall manifest, since there neither hath been nor is any way to the Eternal Essence", of whom it is said (IV, 1) that "None but Himself knoweth Himself." See also VI, 13, and the reference there to the سوره رعد; and also, on "the Meeting with God" (قاء الله), VIII, 6 and IX, 9. He who is dead in M. Y. H. is dead in -, II, 8 (see also under Death); God is unchangeable, II, 15; - alone can make the Reckoning, II, 15; - alone knoweth what shall be after Death, II, 8; belief in — without belief in M. Y. H. availeth nothing, III, 15; all men, however false their religion, believe in -, VI, 13. Compare on this subject a passage in Book II of the Mathnawi beginning: حق فرستاد انبیارا بهر این، تا جدا گردد ز ایشان کفر و دین،

All imagine that they act "for God", including even those who kill the Saints of God, VI, 7; also VII, 12; - should be worshipped out of pure love for Himself, not from fear or hope, VII, 19; naught exists but and his Names and Attributes, IV, 4; in what sense is the Author of all actions (توحيد افعال), and the action of believers is equivalent to - 's action, IV, 8; no one should have any will but — 's Will, IV, 6; — possesses and is entitled to possess all things, III, 1; - created all things by His Volition (مثيّت), and this Volition by Himself, III, 6; the beginning of all the worlds was by the Divine Will (ارادت), which itself was produced by the Divine Volition (مشيّت), and the relation which exists between Will and Effect is as intimate and indissoluble as that which exists between Fire and Heat, V, 10; - creates by His Volition both Light and Fire, and His Volition is the Nuqta or "Point" (q. v.), III, 13: cf. III, 8, where it is said that "the whole Bayán is the Manifestation of the 'Point', which is the Station of Volition of the Divine Manifestation"; the Báb calls himself -, II, 11 (see above, under Cup and Saucer; and VI, 7; and III, 6, "Verily I am God: there is no God but me: all beside Me in My Creation"); - alone can reveal verses, VI, 8; it is incumbent on - to shew men the Truth, if they are open to receive it, VI, 8; - neither begets nor is born, and is alone worthy of all praise, and is to be realized as absolutely one in prayer, VII, 19; - 's degrees of Manifestation (حقيقت (تجلّيات), VIII, 3; — tried by kindness to make even the Essence of Fire believe, II, 17; - loves not to see sorrow, III, 17; IV, 5; IV, 16; V, 14; V, 19; (for one reason for this, see VI, 5; VI, 11; and VII, 6); House

INDEX.

of —, buying and selling in its precincts is forbidden, IV, 17. Gold, use of — vessels and utensils is lawful, VI, 9. (See also Fines, Gifts, Money etc.).

Gospel (generally called کتاب النی, i.e. انجیل, i.e. انجیل) is the Book of God, VIII, 7; — was fulfilled and perfected by Muhammad, VI, 13; — a gift from God to Muhammad, II, 19; — revolves round the Word of Muhammad, III, 3; — is essentially identical with the Qur'án and the Bayán, II, 15; the interval between the — and the Qur'án was less than 1000 years; the Gospel (Injil), Pentateuch (Tawrát) and Psalms (Zubúr) spoken of as the Alif, the Tá and the Zá, III, 13.

Gospel, signs of influence of — on Bayán. (1) "The first shall be last and the last first", II, 16; II, 17; VIII, 4. (2) The Hour shall come suddenly ("like a thief in the night"), II, 18. (3) A cup of water given by a believer, IV, 8. (4) Believers are to love one another, V, 16. (5) Believers are to do as they would be done by, VI, 15. (6) Selling in the Temple, IV, 17. (7) Dying to God, II, 8; III, 13; V, 3.

Grammar, study of — forbidden, except in so far as it is necessary for understanding the *Bayán*, IV, 10; forms of — which are possible, though not ordinarily employed in practise, used by the Báb, VIII, 2.

Háfiz quoted, IX, 5. The hemistich quoted is the following: ترا ز کنگرهٔ عرش می زنند صنیر

Hair of animals, when used in clothing, does not nullify prayer, V, 14; — of body to be removed by means of depilatories every 4, 8 or 14 days, VIII, 6.

Haqíqat, Haqá'iq ("Verities" or "Essences" of God), III, 17; VI, 1.

Hasan (the Imam) has returned to the life of the World, I, 5. Heaven (called Janual, but more often Núr, "the Light",

as opposed to Nár, "the Fire", which is the term generally used for Hell). No - higher than belief, II, 1; II, 4; II, 16; Gates of — all return to the First Gate, which is epitomized in the declaration of faith אַוֹשׁ אַ אוֹל אַ אַן אָל II, 2; Gates of — are 19 in number, II, 16; and each of them is connected with one of the Supreme Letters, on which account the heart of the believer rejoices at their mention, II, 4; believers in the Bayán themselves constitute - II, 6; God alone knows what shall be after death, II, 8; the Bayán is -, II, 9; II, 13; III, 13; VI, 1; - is wherever believers are or have been, II, 9; II, 10; IV, 4; V, 4; nature of - hitherto not understood, II, 16; 'Alí b. Abí Tálib (the First Imám) was the greatest -, II, 16; the - of the Furgán (i. e. the Qur'án) is the Bayán, II, 16; succession and order of -, II, 16; whoever has entered the - of the Manifestation shall be in — after death, II, 16; VIII, 11; M. Y. H. is the First — III, 8; the — of everything is its Perfection, III, 17; IV, 11; V, 4; VI, 3; the of each age is the perfection of that age, III, 13; all on earth must finally be incorporated in -, III, 13; the - of all things is the - of man, IV, 4; there is no grief in the — of the Bayán, IV, 11; the origin of — is the beginning of Islám, VI, 15; God desires that all shall enter -, VI, 16; the idea of a material and sensuous - is ignoble, VII, 19; God is not to be worshipped for the sake of -, VII, 19.

INDEX.

Heirs, VIII, 2.

Hell. See above, under Fire.

Henna, its use enjoined, VIII, 6.

"He whom God shall manifest" (مَنْ يَظُورُهُ اللهُ = M. Y. H.) is the 'Speaking Book', II, 3; on His appearance those who do not believe in Him cease to be believers, IV, 4; all must take refuge in Him, II, 4; II, 6; VII, 5;

LXX

belief in Him is belief in God, III, 15; refuge in Him is refuge in God, II, 4; IV, 2; letters incorporated in His Book are saved, and those not so incorporated are lost, II, 4; — is intended by every good name in the Bayán, II, 5 (cf. III, 8); opposed to Him is the 'Tree of Denial', which includes all who deny Him, II, 5; the Bayán is the Measure (or Standard) until He comes, II, 6; the day of His Manifestation is the Resurrection of the Bayán, II, 7; on that day the Bayán will bear its fruits, II, 7; the people of the Bayán are exhorted to believe in Him, II, 7; IV, 5; IV, 11; he whose will is at one with the Will of — has died spiritually, II, 8; when He appears, all shall be raised up as one soul, II, 9; he who believes in Him has believed in the Bayán, II, 9 (cf. III, 15); He shall certainly appear before 2001 years ("the number of Mustagháth", q.v.) have elapsed, VII, 10; He has a right to all things, III, 1; He is independent of all things and dependent only on God, III, 1; III, 13; VII, 14; He is not to be asked 'Why?', III, 1; His command is equivalent to God's command, III 2; the Bayán revolves round His saying, III, 3; the desire of the Bayán and the people of the Bayán for Him exceeds all love, III, 3; cf. III, 8; He is the First Paradise and the Most Great Name, III, 8; all excellence in Contingent Being is from Him, III, 13; prophecy as to what He shall say, and declaration of His Divine Nature, III, 13; VIII, 1; He is identical with the Nuqta-i-Bayán, III, 13; IV, 9; VII, 2; VIII, 2; all are to be converted to belief in Him if possible, III, 13; when He appears, all must embrace His religion, VII, 5; the first month of the Bábí year is named Bahá and is set apart for Him, V, 3; it is hoped that men will not treat Him as they treated the Báb, IV, 4; the day of His Advent is known only to God, IV, 5; VI, 3; VII, 10; His Advent will be like

that of the Nuqta-i-Bayán, IV, 11; when He comes, all should have been educated in the Bayán, V, 5; the preservation of documents until He comes should be easy, V, 13; He will arise suddenly, VII, 9; it is impossible that anyone should falsely claim to be He, VI, 8; He is to be known by Himself, not by the Bayán; VII, 11; for He is the fulfilment of the verse 'There is nothing like unto Him' (اَلْيُسَ كَمَثْلُهِ شَيْء), V, 16; the fifth year of His Manifestation, V, 10; the seventh year of His Manifestation is the 'Year of Reckoning', II, 14; in every assembly a vacant place is to be left for Him, and, if possible, for the 'Letters' who will accompany Him, IX, 1; all must rise up on hearing His Name, VI, 15; cf. VIII, 19; to understand one verse revealed by Him is better than to know the whole Bayán, IV, 8; all previous Manifestations were created for Him, IV, 12; one verse revealed by Him is better than a thousand Bayáns, V, 8; VI, 6; VII, 1; He best understands the Bayán, since it is His own work, VI, 1; all the Bayán is His, VI, 16; He is like a touchstone, V, 4; none must grieve another, lest inadvertently he grieve Him, IV, 5; children must not be beaten, lest thereby He be grieved, VI, 11; cf. VII, 18; He is eternally pure, VI, 17; His actions in comparison with the actions of others are as the sun to the stars, VIII, 1; in His day even the soul of the unbeliever is not his own, V, 5; He is the origin of all the Names and Attributes, V, 9; other Manifestations shall succeed His, IX, 9; cf. III, 15; IV, 12; VII, 14. See also under Zuhur.

Holy Spirit, is the Spirit of 'the first to believe' in each Manifestation, II, 16.

Hour, the —, II, 18.

House of God, — of the Nuqta, etc., IV, 2; IV, 12; IV, 16 (described). See also Kacba.

Husayn, the Imám — has returned to the life of the world, I, 6; VI, 7; is identical with the Báb, IV, 5; in this Cycle or Dispensation the name belonged to the slayer of the Chief of Martyrs, V, 4. (Perhaps Mírzá Husayn Khán the Sáhib-Ikhtiyár of Fárs, is intended).

Husayn, Mullá — of Bushrawayh, or Aqá Sayyid — of Yazd, called "the Letter Sín", II, 5; II, 16; VIII, 15. The former was "the first to believe", and received the title of Janáb-i-Bábu'l-Báb, "His Holiness the Gate of the Gate". Of the latter, who was the Báb's amanuensis, Kazem Beg says, in his article Bab et les Babys in the Journal Asiatique for 1866 (Série VI, Vol. 7, p. 470): "Cet homme avait si bien su pénétrer dans la confiance de Bab que celui-çi fait plusieurs fois allusion à sa personne dans ses exhortations, et dans les paroles énigmatiques du Coran qui porte son nom."

Ignorance is the Essence of the Fire, II, 17.

Imáms, the Twelve — have each and all returned to the life of the world in this Cycle, I, 1—15; IV, 11; IV, 12; VI, 13. See also Fa<sup>c</sup>far, Mahdi, Qá'im.

'Imárat-i-Sadr (at Isfahán), II, 16.

Improvement of mankind in successive cycles, VI, 16; VIII, 3. Infernal Letters (حروفات دون علّين) are all derived from the

Five Letters of Denial (حروفات نفى) in the words لأ إله but are Nineteen in number, II, 4; II, 9. See also Letters.

Inheritance, VIII, 2.

Interest on money may lawfully be taken, V, 18.

Invocation to be used when reading the Bayan (III, 14):

صَلِّ ٱللَّهُمَّ عَلَى ٱلْمَيَانِ وَمَنْ آمَنَ بِهِ فِي كُلِّشَأْنِ بِٱلْعِرَّةِ وَٱلْمُلَالِ وَعَدِّبِ ٱللَّمُ

— on commencing work (VII, 2); on beginning any

action the believer must say, "Verily I".... (here the action is named).... "unto God...." etc., e.g.: لَأَقُومَنَّ (يا لَأَفْعَدَنَّ يا إِنِّي لَأَعْلَمَنَّ هَذَا) لِلَّهِ رَبِّ ٱلسَّمْوَاتِ وَ رَبَّ ٱلْأَرْضِ وَ مَا لَا يُرَى رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ، وَ مَا لَا يُرَى رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ،

— to be used instead of reading the Bayán (בֹ 700 times, according to the number of the letter 3), VIII, 14; — on beginning anything (alternative to that mentioned above), to consist of seven derived forms of one of the Names of God (e. g. ספר ופבר ופבר), each repeated 100 times; VIII, 2.

Iráq, one of the five provinces of Persia wherein no unbeliever may dwell, VI, 4.

Isfahán ("the Land of Sád"), II, 16; — is the noblest of lands, VIII, 14.

Islám, the fruit of — is belief in this Manifestation, II, 7. See also Muḥammad, Qur'án, etc.

Ivory, its use permitted, V, 14.

Jacfar, Imám — -i-Ṣádiq, has returned to the life of this world, I, 9; VIII, 2.

Jesus Christ, those who believed in — returned in successive Cycles to believe in Muḥammad and the Báb, and will return to believe in M. Y. H., II, 9; whosoever believes in — must also believe in Muḥammad, II, 16; VI, 7; VII, 2; VIII, 7; — is identical with Muḥammad, II, 15; III, 13, where it is explained why Muḥammad did not openly say 'I am Christ', VII, 10; — was inferior to Muḥammad, III, 4; — foretold Muḥammad, IV, 11 (in the words: المَا الله المحافظة على المحافظة المح

Fihád (religious war), VII, 6.

Joseph, tradition concerning — applied to the Báb, IV, 4

(فيه سُنَّةُ مِنْ يُوسُفَ يَبَاعُ وِيَشْتَرَى); commentary on Sura of

— by the Báb, IV, 18 (cf. III, 16); VII, 1.

Jubba (garment), not approved as apparel for those who pray, VIII, 8. (Cf. Abá, supra).

Jurisprudence, the study of — forbidden as unprofitable, IV, 10. See also *Sciences*.

Justice, unbelievers to be treated with —, IV, 5.

Kacba, M. Y. H. compared to —, IV, 2; — of the Muslims, IV, 12; the New —, IV, 16; — why ordained, IV, 16, and cf. VII, 18 and VIII, 12.

Karbalá, mosques at ---, IV, 11; VII, 15.

Karím Khán, Hájji Muḥammad — apparently alluded to, II, 17; V, 14; — as the Tree of Zaqqúm, IX, 7.

Kázim, Hájji Sayyid — of Rasht alluded to, V, 15.

Khurásán ("the Land of Khá"), one of the five Persian provinces wherein no unbeliever may dwell, VI, 4; prohibition of "that drug which comes from Khurásán", IX, 7.

Killing unbelievers forbidden, IV, 5.

"Kings in the Bayán" (i. e. Kings who shall adopt the Bábí religion), should be energetic in spreading the faith, V, 5; palaces to be built by —, VII, 9; — must expel unbelievers from their lands, VII, 16; IX, 2.

Kirmán called "the Land of Fire" (نيران = 311 = 311), II, 5; II, 16. See also Fire.

Knowledge, advance of — in successive Cycles, VIII, 3; what is true — and what is false —, IX, 3; IX, 4; true — is the most noble of created things, VI, 4; — consists in — of the Manifestation of the Age, VI, 13.

Lá ("No"), "He who first said —", II, 17; cf. VI, 1.

Land of Alif (= Azarbáyján), — Ayn (= Iráq), — Fá (= Fárs, especially Shíráz), — Khá (= Khurásán), and — Mim (= Mázandarán), VI, 4; — of Fire, see above, s. v. Fire and Kirmán.

Languages, dead -, study of, prohibited, IV, 10.

"Letters of the Living" (حروف حيّ) are 18 in number, and were created before all other things from the Soul of the Nuqta, or "Point", and infused into all things, that they too might know Him, Exordium; to them are given the "Most Comely Names", which are the nearest of all Souls to God, and which are the 14 "Holy Souls" (i. e. Muḥammad, Fáṭima, and the Twelve Imáms) and the "Four Gates" (Báb, Abwáb), or "Lights of the Throne", I, 1; to each one of the 18 — specially belongs a group of 6 súras of the Qur'an, according to the formula بسم الله الرّحمن الرّحم II, 2; — are appointed in this Cycle by the Will of the Nuqta or "Point", and will likewise be raised up by M. Y. H. in his Manifestation, II, 11; - (or "Letters of the One") are the signs of God's Names to His creatures, ... and their hearts are mirrors wherein only God is seen, V, 17; Paradises of the - II, 16; 18 Mosques are to be built in their names, and the day of their return is to be feared, V, 2; each day of each month, and each month of each year is specially connected with one of the -, V, 3. (Compare the Zoroastrian arrangement, where the year comprises 12 months of 30 days each, plus the 5 Gáthás.) Each month is called after one of the 12 Archangels, as are the first 12 days of each month, so that once in each month the name of the day and the name of the month are the same. In the Bábí year, which consists of 19 months of 19 days each, plus 5 intercalary days "according to the Number of the Há" the same thing happens, but more completely, since each, "Letter" presides over one month in each year and one day in each month. See also under Correspondences, as appearing in the Qur'an, in Prayers, in the Year, in the Bayán, etc. The number Nineteen is to "flow through all things", VII, 8. Vacant places to be left in each assembly for M. Y. H. and the

INDEX.

18 "Letters" who shall accompany Him, IX, 1; - have returned to earth in this "Resurrection", VI, 13.

(ذات حروف سبعه) Letters, the Person or Essence of the Seven is placed in the Nuqta, Exordium; III, 11; III, 13; V, 3; — revealed the Bayan, II, 1; VII, 10; — is the Manifestation of the Primal Volition, III, 6.

Letters, Supreme - (حروفات علّين), only these and the "Letters of the Living" are allowed to commentate the Bayán, and they can only be recognized with certainty during the period of the Manifestation, II, 2; all the - are derived from the "Five Letters of Affirmation" مو , and each one is connected with a special Paradise, II, 4; the reading of the - causes tranquillity to the believer, II, 4; those - which refuse to believe in M. Y. H. are cursed, III, 3.

Letters, Infernal (حروفات دون علَّين), II, 2; all are derived from the "Five Letters of Negation" 4) \$\frac{1}{2}\$, and on analysis become 19, II, 4; — are such as do not believe,

Letters, Number of all the -, = 6005, VIII, 17; Science of the — to be diligently studied, III, 16; 70,000 Angels watch over each of the —, VII, 1; 30 letters are reckoned one "verse" (بيت), VI, I.

Letter Mim, II, 16; IX, 3.

Letter Sin, II, 5; II, 16; — was the "First to believe", VIII, 15; IX, 3. (See also Ḥusayn, Mullá — of Bushrawayh).

Letter Shin ("that same Letter Shin who went on foot to his house"), IV, 16.

Letters of the Gospel. See Christians, Firangis, Gospel. Letters of the Qur'an, i.e. Muslims.

INDEX.

LXXVII

Letters not to be read without permission, VI, 18; - to be answered, VI, 19.

Lights of the Throne, called also "the Four Lords" (ارباب اربعه), and the Supporters of Creation, Provision, Life and Death, worshipped before God, I, 1; and appear in each Manifestation under different guises, Ibid., and cf. III, 8; IV, 8; and V, 10; four prayers specified, one for each of the -, VIII, 5.

Logic, its study forbidden as useless, IV, 10. Love one another, Believers bidden to -, V, 16.

Macrocosm, what is in the - is in the Bayán, III, 8; the People of the Bayán are the -, V, 10.

Mahdí, the Nuqta-i-Bayán (or Báb) is the -, VIII, 17; IX, 3. Mákú, the plan of exile and imprisonment of the Báb, II, 2; there seems also to be an allusion to - or Chihriq in the following obscure passage in II, V:

إِلَى أَنْ يَنْتَهِيَى إِلَى ذَٰلِكَ ٱلأَرْضِ فَوْقَ ٱلْحُيَلِ ٱلَّذِي ثَلْنَهُ بَشَرِ فِي أَرْبَعَةٍ،

Man is the Microcosm, III, 9; all things return to the Spirit of -, and his Paradise is the Paradise of all things, and his form is referable to the Names and Attributes of God, IV, 4. See also Components of Man and Body, Essential.

Manifestation. See Zuhúr.

Marriage is obligatory on all, VIII, 15; concerning dowries etc., see VI, 7.

Mázandarán ("the Land of Mím"), unbelievers not to be allowed to dwell in -, VI, 4.

Mecca, visited yearly by 70,000 pilgrims, VII, 15; allusion to the Báb's own pilgrimage thither, IV, 16.

Merchants only are permitted to read each other's correspondence, VI, 18 (see also under Letters); alteration in monetary system will bring loss to -, V, 19; - in the lands of the Firangís, V, 5; European - and other

Europeans who follow useful trades and professions are alone permitted to dwell in the countries of the believers, VII, 16; — are permitted to sell opium and alcohol to those who need them, IX, 8.

Mice, the excreta of — do not defile, VI, 17. (See also Bats). Microcosm, III, 9; IV, 4. See also under Man.

Miracle, those who claim to perform —s, VI, 8; the eloquence of the *Qur'an* is the supreme — and is the only one insisted on, II, 1.

Mirrors, believers in the Bayán compared to -, Exordium; III, 7; III, 13; unbelievers likened to stones and believers to -, VI, 4; the Nuqta, or "Point" is the Mirror of God, Exordium; M. Y. H. is the same, VI, 10; all - which advance to meet the sun shall be illuminated, II, I; wherever the Tree of Truth dwells even stones become -, II, 16; innumerable forms dwell in the shadow of each Mirror, III, 2; the Tree of Truth is a perfect Mirror of God, III, 5; VI, 10; Letters (i.e. believers) are like -, III, 12; 'Alí is the first of - in each Manifestation, III, 12; naught should be seen in - save the Sun, IV, 6; the Bayan must prepare all to be of M. Y. H., V, 9; the Sun is independent of -, VII, 15; — of God existed before the Prophet, VI, 7; the hearts (مُفكُون) of the 18 "Letters of the One" are like -, V, 17; other books are - of God's Book, VI, 6; - are a suitable decoration for the House of God, IV, 16; — are to be used, VIII, 6.

Money must be given to the guardians of God's Temple, IV, 18; rearrangement of —, V, 19 (the mithqál is divided into 19 parts; the mithqál of silver = 1000 dinárs, and the mithqál of gold = 10,000 dinárs).

Months, the year to contain 19—, each of 19 days, according to the "Number of All Things" (عدد كلَّفئ = 361 or 19²), and the first month is to be called Bahá and the last

"Ula, V, 3. (The complete list of the 19 months is not given in the Bayán, but is as follows: (1) Bahá; (2) Jalál; (3) Famál; (4) Azimat; (5) Núr; (6) Raḥmat; (7) Kalimát; (8) Kamál; (9) Asmá; (10) <sup>c</sup>Izzat; (11) Mashiyyat; (12) cIlm; (13) Qudrat; (14) Qawl; (15) Masá'il; (16) Sharaf; (17) Sultán; (18) Mulk; (19) cUlá: or in English (1) Splendour; (2) Glory; (3) Beauty; (4) Greatness; (5) Light; (6) Mercy; (7) Words; (8) Perfection; (9) Names; (10) Might; (11) Will; (12) Knowledge; (13) Power; (14) Speech; (15) Questions; (16) Honour; (17) Authority; (18) Dominion; (19) Exaltation. The same names are also applied in the same order to the 19 days of the month). Each day of the month has its own appropriate invocation to God, which must be repeated 95 times (according to the "Number of "to God"). Thus on the first day the invocation is الله اعظم on the second الله اجهى, and on the last الله اقدم, V, 17.

Moon, countries in the — observed by astronomers, VI, 13; the First to believe in M. Y. H. is like the — and those who follow him are like stars, VIII, 1. (A dissertation on the prophetic or symbolical meaning of the Sun, Moon and Stars will be found in the *Iqán* or "Assurance").

Moses, his book (the Tawrát, or Pentateuch) alluded to, III, 13.

Mosques, V, 1.

Moths, those who have eyes to see circle round the Báb like

— round a candle until they are consumed, VIII, 9.

Muḥammad, the Prophet, has returned to the life of this World, I, I; VII, 15; was the First to believe on the Day of Resurrection, I, I; the souls who believed in — have returned, I, 2; the beginning of —'s Mission was 10 years before his Flight or *Hijra*, and the beginning

of the Báb's Mission was 1270 years after it (i. e. A. H. 1260), II, 7; — was raised up in the soul of the Nuqta or "Point", II, 9; was identical both with Jesus Christ and with the Báb, II, 15; VII, 10; why — did not explicitly declare himself to be Christ, III, 13; — was more excellent than Jesus Christ, III, 4; all the prophets are to be seen in —, IV, 6; — was foretold by Jesus Christ, IV, 11; VI, 13; the Kacba derives its honour from its relation to — IV, 16; — abode for seven years in the mountains about Mecca, VII, 15; — 's Mission began in the month of Rajab; — 's injunction to destroy books which conflicted with the Qur'an, VI, 6; in — 's Manifestation unbelievers were not even permitted to possess their own lives, V, 5; — was identical with Adam, VII, 2.

Musical Instruments, may be played on the Naw-rúz or New-Year's Day, VI, 14.

Mustagháth (= 2001), II, 17; III, 15; lamps according to the number of — are to be suspended in mosques, V, 2; the chapters (ابواب) in the writings of the Nuqta are from the One (Wáhid) to —, VI, 1; children at birth are to be guarded by the number of —, VII, 10; no Name is superior to the name —, VII, 10.

Nails, are to be cut, VIII, 6.

Najaf, inscriptions concerning the Imams at -, IV, 11.

Name, the Most Great — (اسم اعظم) is M. Y. H., III, 8.

Name, the Hidden —, I, 1:

سم مصون مکنون که باسهاء ابهاب اربعه یا انوار عرش یا حوامل خلق و رزق و حیات و مات مذکور میشود،

Name of Divinity (اسم ألوهيت) includes all Names, and belongs to the Nuqta, I, 15.

Names, the Six —, used as Talismans, VI, 10.

Names, all good — are to-day included in the Nuqta, II, 5; all good — in the Bayán signify M. Y. H., II, 5; III, 8; — and Attributes comprise Forms, IV, 4; how the — are "extended" (or emanate) from God, II, 16; one of the — is specially related to every phenomenon, III, 1; the 19 — which specially appertain to God, and which are opposed to the 19 "Letters of Negation" or "Gates of Fire", III, 8; III, 9; in the "Station of the Spirit" (مقام فؤاد) naught is seen but the --, and all of them are the manifolding of the Primal Unity, III, 10; Science of the - to be studied, III, 16; men are not to be veiled by the -, V, 4 (see also s. v. Husayn); one of the - is to be mentioned on making use of anything, V, 9; the - of God, in what fashion they should be written out by every believer, VII, 8 (compare also a very obscure passage in V, 10). Al-Bayán is one of the - of God, III, 17; new - which may be used by believers in the Bayán, e.g. Abdu'l-Bayán, III, 17; Bahá'u'lláh, Jalálu'lláh, Jamálu'lláh, Núru'lláh, Fazlu'lláh, Júdu'lláh, 'Abdu'lláh, Dhikru'lláh, etc. V, 4.

Nawrúz (New Year's Day) is the Day of the Nuqta or Point, V, 3; — is the Day of God, VI, 14.

Nay ("No": see also Lá), II, 17; cf. VI, 1.

New, All things are to become — in this Manifestation, VIII, 1.

Niyyat (Intention), VII, 2.

Nothingness (عدم) depends on the Nuqta or Point, III, 8.

Nuqta ("the Point") has existed from all Eternity; all men are created with a natural disposition to recognize it; from it were first created 18 Spirits (the "Letters of the Living", حروف حی , q. v.); it is the Mirror of God and the "Person of the Seven Letters" (خات حروف سبعه, q. v.), Exordium; the — has always held the position of pre-

cedence (مقام اوّليّت), I, 15; until one regards the .---, one cannot understand how all things are raised up in one soul; II, 11; — is the Balance or Standard (ميزان) in each Manifestation, by which Heaven and Hell are realized, and is the Volition of God, II, 13; cf. III, 7; Paradise, after the last Imám, returns to the -, II, 16; all men believe in the -, yet they have not recognized him, II, 16; the — has the right to do as he pleases, III, 1 (cf. III, 8, and VIII, 5); the whole Bayán is the unfolding of the Point, which is the Primal Will, and resembles the sun, III, 7 (cf. III, 10; III, 12 and IV, 12); the -- is the differentiator of the Letters, III, 8; III, 10; all men do what they do through the --, III, 8; emanation of the Letters from the -, III, 8; all that is in the Bismi'lláh is in the —, III, 12; the — has two stations, one of Divinity (المويَّت) or Ipseity (هويَّت),

and one of Servitude (عبوديّت) i.e. Humanity, IV, 1; the first month of the year, especially the first day of that month, is specially consecrated to the —, V, 3.

Nuqta-i-Furqán ("the Point of the Furqán", i. e. the Revealer of the Qur'án Muhammad) is identical with the Nuqta-i-Bayán, i. e. the Báb, I, 15; VIII, 2. See also Muhammad. Nuqta-i-Ülá ("First" or "Primal Point"). This expression, though commonly used by the Bábís in speaking of the Báb, only occurs once in the Bayán (VI, 15) in the following passage:

خداوند اذن فرموده کُلَّراکه در نــزد استماع ذکر مَنْ یُظْهِرُهُ ٱلله باین اسم هر نفسی بر خیزد از منام خود و بعد قاعد گردد اجلالاً له من کتاب الله و اعظامًا له من نقطة الله ولی ،

Nuqṭa-i-Bayán ("the Point", or Revealer, "of the Bayán", the title by which the Báb is generally mentioned) is

the promised Qá'im (q. v.), I, 15; — is the Imám Mahdí, (q. v.), VIII, 17; IX, 3; — is the Nuqta-i-Furgán (q. v.), i. e. the Prophet Muhammad, VIII, 2; all men must take refuge with the - until the Day of Resurrection (i. e. the Day of the Manifestation of M. Y. H.), II, 4; - was first manifested on Friday, 5 Jumádá I, A.H. 1260 (= May 23, 1844), 11, 7; but in VI, 13 the day of the week is more correctly given as Thursday; this year (A.H. 1260) is generally spoken of in the Bayán as the year 1270 of the Manifestation of Muhammad, which is reckoned ten years before the Flight; see II, 7; IV, 14; IV, 16; IV, 18; VI, 7; VI, 8; VI, 13; etc.; this year, 1270, corresponds to the number of the Divine Attribute اغنر (= 1281) minus مو (= 11), VII, 10; the place of the Manifestation of -, VII, 15; Muḥammad was raised up in the Spirit of the -, II, 9; the book of the -- points to God, and could only be produced by Him, II, 15; commentary on the Sura-i-Yusuf, IV, 18; — is identical with Christ and Muhaminad and all preceding and succeeding Prophets, from Adam to M. Y. H., II, 12; II, 15; III, 13; IV, 12; VIII, 2; and especially with "the Founder of the Ka'ba", i. e. Muhammad, IV, 18; enumeration of writings of -, all of which are included under the term Bayán, though they are of different grades, viz. "verses" in the style of the Qur'an (آبات), "supplications" (مناجات), "commentaries" (تفاسير), "scientific treatises" (شؤون علميه), and Persian writings (رسائل فارسی), III, 17; IX, 2; VI, 1; — has a right to all that is best of its kind, V, 16; VIII, 4; all that was good in the knowledge of God advanced to meet the —, II, 17.

"Number of All Things" (عدد كُلْنَى). God has ordered the world according to - (= 361, or  $19 \times 19$ ), and the

arrangement of the Bayan follows this order, Exordium; as does also the Calender (see Months), V, 3.

One without number (טב אל عدد), i. e. One in itself, not in contradistinction to plurality, VII, 19.

INDEX.

Opium forbidden, IX, 8.

Oppression the most grievous sin, V, 19.

Paper, the best to be used for books and letters, IX, 2. Parents to be honoured by their children, IV, 19; believers should pray for their —, VIII, 16.

Paradise, or Light (ور). See Heaven.

Pentateuch (Tawrát), called "the Book of Tá", III, 13.

Perfume should be used, if practicable, instead of water for purification in God's House, IV, 16; — to be used for washing the dead, when practicable, VIII, 11; use of - recommended, VI, 2.

Persian works of the Báb are numerous, IV, 10.

Pardon to be sought for from the Manifestation, VIII, 3.

Philosophy, study of — forbidden, IV, 10.

Pilgrimage created by the word of the Prophet Muhammad, IV, 8; VI, 4; VII, 15; places of — changed in each Manifestation or Prophetic cycle, IV, 12; - why ordained, IV, 16; - should only be undertaken by the rich, IV, 18; VI, 16; spiritual meaning of -, IV, 14.

Pisces (Hut, the Zodiacal Sign of the Fish), the passage of the Sun from — to Aries marks the Nawrúz, VI, 14.

Plato (Aflátún), VI, I.

Point. See Nuqta.

Poor, fines assigned to the -, VI, 16.

Post. See Chápár.

Prayers, where and how to be performed, VIII, 19; must not be long and wearisome, Ibid.; a Persian prayer recommanded in VIII, 3, runs: "O God, I trust in Thee:

grant me salvation on the Day of the Resurrection!"

یا خدایا بر تو توکّل کردم مرا نجات ده روز قیامت،

LXXXV

— should be performed in an cabá, not in a jubba, VIII, 8; congregational — not permitted save at funerals, IX, 9.

Printing of books recommended, even in the case of the Bayán, VIII, 7.

Prophets, See under Adam, Báb, Fesus Christ, Moses, Muhammad, Nuqta, He whom God shall manifest, Revelation, Zuhur, etc.

Purification, legal — not required, V, 14; — by water, VI, 2; is by knowledge and the mention of God, IX, 10.

Purity, things which enjoy -, V, 14; all water is endowed with -; true - belongs only to those who love God, VI, 2; - is not destroyed by the excreta of bats, mice, etc., VI, 17; — is an essential attribute of M. Y. H., VI, 17; what — belongs to, and how it is obtained, IX, 10. See also Cleanliness.

Qa'im ("He who ariseth", and whose uprising is the Resurrection) has appeared, with the requisite proofs and verses, in the Báb or Nuqta, I, 15; the fruit of the Qur'an is to recognize the -, IV, 10; all previous Manifestations, including that of the Prophet Muhammad, were created for the -, IV, 12; one of the signs of the -'s advent, viz. that Injustice has filled the earth, has been fulfilled, VI, 13; respect for name of the --, VI, 16; a tradition of the Imám Jacfar-i-Sádiq, related by Shaykh Aḥmad Aḥsá'í, concerning the -, VIII, 2.

Qibla, the Spiritual —, VII, 19.

Qirán (Qrán, a Persian coin resembling a franc or peseta, but now worth less than sixpence) is to contain 28 nukhúds of silver, V, 19.

Qur'án, eloquence of the — is the proof of its Divine origin, II, 1; no difference between the — and the Bayán, II, 1; - consists of 114 súras, or 19 groups of 6, each group بسم الله الرّحمن الرّحيم corresponding to one of the 19 letters in II, 2; — was revealed by the "Tree of Truth", II, 2; - was revealed gradually during a period of 23 years, II, 3; — was first written down by 'Alí b. Abí Tálib on the shoulder-blades of sheep, II, 3; the only proof of the Divine origin of the - is the verses (áyát) themselves, II, I; one of the Bayáns was also revealed in Arabic, so as to be a still more cogent proof than the - to the Muslims, II, 14; few men in these days act in accordance with the -, and obedience is no longer required to it but to the Bayán, II, 6; the fruit of the - is belief in this Manifestation. II, 7; both the - and the Bayán proceed from the same "Tree of Truth". II, 12; the — is sad to-day because, though all read it, they fail to gather its fruit, which is belief in the Bayán, III, 3; the — is more excellent than the Gospel, III, 4; the — is sold cheaply in an unseemly way, III, 14; VIII, 7; — is badly printed or lithographed and sold for the mean price of one grán, or 28 nukhúds of silver, VIII, 7; for seven years no one believed in the -, IV, 2; IV, 12; except Alí, IV, 18; VI, 13; had all professing Muslims acted consistently with the -, no unbelievers would have remained, V, 5; all [Muslim] books except the — to be destroyed, VI, 6; the whole of the — is summed up in one verse (IV, 10), viz.: الله الذِّي خلق سبع سلمواتٍ و من الأرض مثلهنّ يتنزُّل الأمرُ بينهنّ

الله الذى خلق سبع سلوات و من الأرض مثلهن يتنزّل الأمر بينهن لتعلموا ان الله على كلّ شيء قدير و أنّ الله قد أحاط بكلّ شيء علمًا، Christians who do not accept the — have not really believed in Christ, II, 9.

-Ra<sup>c</sup>d, Súratu'r- — (Súra XIII, V. 2), allusion to the —, VI, 13.

Reckoning, the — (حساب) will take place in the seventh year of the Manifestation of M. Y. H., II, 14.

Red scent, would be used in place of water in God's house, were this practicable, IV, 16.

Renewal of all books, VII, 1. See also Books.

Repentance can only be made before God or M. Y. H., VII, 14. Resurrection, Muhammad and his Companions were the first to believe at the —, I, I; the true meaning of the — not yet understood, and taken in a purely material sense by the Shí'a, II, 7; — is the period of any Manifestation, from the first appearance of the "Tree of Truth" until its decline, II, 7; VIII, 3; IX, 3; the — is the time when the perfection of anything is made manifest, II, 7; VII, 15:

الى غروب شجرهٔ حقیقت قیامت قرآن است زیراکه شی نا بمقام كال نرسد قیامت او نمیشود كال دین اسلام الی اوّل ظهور منتهی شد و از اوّل ظهور نا حین غروب انمار شجرهٔ اسلام آنچه هست ظاهر میشود و قیامت بیان از ظهور من یظهره الله است زیراکه امروز بیان در مقام نظه است و در اوّل ظهور من یظهره الله آخر كال بیان ظاهر میشود،

of one soul for all, II, 9; of the "Letters of the Living" in other souls, II, 11; all things have their —, even cups and saucers, II, 11; many souls will remain or the Bridge of Sirát until, or until after, the —, II, 12; God reckons all by one word in the Day of —, II, 14; the — has come already, VI, 10; all things, even hours and minutes, will appear as men in the —, VI, 14; successive —s will follow the Manifestation of M. Y. H., VIII, 3; prayer for salvation in the Day of the —, VIII, 3 (for text of this, see under Prayers); though

the Day of the — is called the "Most Great Day" (عرا عظم), it is externally just like any other day, and it passes by while many are unaware of it; compare, on the non-material nature of the —, VII, 19.

Revelation: "verses" (ابالت) are the appropriate sign of a Divine —, I, I; (compare II, I; III, I5; IV, 5); the proof of a new — is adapted to the needs of the age and the development of men's minds, and in each age that which men held in the highest esteem has been made the criterion, e.g. in the case of the Qur'án eloquence, in the case of the Bayán wisdom (عرفان), etc., II, I; — is not to be subjected to the rules of criticism, being itself the criterion or standard whence these rules are derived, II, I; — is the permanent or "silent" Proof, II, 2; if those who have accepted an earlier — refuse to accept a subsequent one, their belief becomes null and void, IV, 2; — is a creative force, IV, 8.

Rings are to be placed on the fingers of the dead, V, 12;

— on which are inscribed the following words:

are to be worn by believers, VI, 10; all believers, compared to the Prophet or "Manifestation" of the time, are like — on the fingers, VII, 19; nineteen — inscribed with the Names of God are to be left by every believer to his heirs, VIII, 2; — are to be placed on the right hand of the dead, and are to be inscribed (VIII, 11) when the deceased is a man as follows:

ولله ما في السّبوات والأرض وما بينهما وكان الله بكلّ شيء عليمًا، and when the deceased is a woman as follows:

و لله ملك السَّموات و الأرض و ما بينهما وكان الله على كلِّ شيءٍ فديــرًا، Rose, a — given by a Christian to a believer becomes pure, V, 7.

Rose-water to be used, when possible, for washing the dead, VIII, 11.

Şádiq, Imám Jacfar-i. —, I, 9; VIII, 2.

Salám, Salutation, form to be used, VI, 5. (Between men the — is الله اكبر and the answer الله الجهل; between women it is الله اجمل and the answer is الله اجمل.

Salmán the Persian, allusion to —, V, 11; VI, 13.

Salvation, action in accordance with the precepts of the Bayán suffices to secure — in the Day of Resurrection, VI, 8; what — is, VI, 15; how good — is, VII, 2.

Sanctuary in the houses of the Letters of the Living, IV, 14; IV, 15. (For description of these houses, see V, 1 and V, 2).

Saucer, II, 2. See Cup and —, Resurrection.

Sciences, unprofitable — not to be studied, IV, 10; — avail nothing without knowledge of God, VI, 1; what are true —, VI, 13.

Sea, hardships of those who travel or work on the —, IV, 16; VI, 16.

Seed, Adam in the degree of —, III, 13; the Bayán is now in the degree of —, II, 7; — is pure, V, 15.

Talismans, the study of sciences bearing on the construction of — recommended, III, 16; — to enable the wearer to recognize M. Y. H. on his appearance, VI, 10; VII, 10. For this purpose are recommended rings of red cornelian bearing the inscription:

قل انّ الله حتى و انّ ما دون الله خلق و كلّ له عابدون، Also the use of the name Mustagháth (مُستغاث). See also, on the هياكل and دوائر مله هياكل V, 10.

Ta<sup>c</sup>siyas. Those who therein mourn the death of al-IIusayn and the other martyrs of Islám do withal persecute the Báb, who is identical with al-Husayn, IV, 5. See also VI, 13, where the Musulmáns are accused of venerating the tombs of the Imáms, yet refusing to recognize their return.

Telescopes, allusion to -, VI, 13.

Tithe. Every one possessing money or property exceeding in value 100 mithqáls of gold must give 19 mithqáls to the "Letters of the Living" or to their descendants, VIII, 16.

Tobacco, its use forbidden, IX, 7.

Tomb, what is meant by the "Questioning of the —", II, 10; the — of the believer is a garden of Paradise, II, 9; concerning the truth of the —, II, 9.

Trade, the essential condition of any transaction is that both parties to it should be satisfied, V, 18; travelling for purposes of — is permitted, VI, 16; only such of the unbelievers as come for purposes of — are permitted to dwell in the lands of the believers, VII, 16; — in opium and intoxicating liquors, how regulated, IX, 8.

Tradition concerning the Qá'im (q. v.) that "he shall be bought and sold like Joseph", IV, 4; — of the Imám Jacfar-i-Sádiq, VIII, 2.

Travelling discouraged, VI, 16 (except for purposes of *Trade*, q, v.).

"Tree of Truth" (شَجَرَهُ حَقَيْتُ), the Prophet Muḥammad and the Báb so called, II, 2; — is the Revealer both of the Qur'án and of the Bayán, II, 12; the Word of the — has creative power, III, 2: the — has regard for the capacity of its hearers, VII, 10.

"Tree of Denial" dwells in the "Land of the Fire", II, 5. (Ḥájji Muḥammad Karím Khán is probably intended by this name, since he was the Báb's chief opponent, and

he dwelt in Kirmán (q. v.), which is entitled the "Land of Flames", ارض نیران . See also under Zaqqúm.

Tribute, the King is entitled to a — of half a qrán (500 dínárs) on each mithqál of gold, and one sháhí on each mithqál of silver, V, 19.

<sup>c</sup>Ulamá (Doctors of Theology) are answerable for men's errors, II, 1; because to them men look for guidance, IX, 3; — rebuked, IV, 10; — of Bayán, how they should occupy themselves, III, 16; — of Bayán will not be accounted superior to the common people in the day of M. Y. H., IV, 18.

Unbelievers are not to be killed, but are to be treated justly, IV, 5; but their property may be confiscated, V, 5; VIII, 15; how this confiscated property may be used, V, 6; — are not to be permitted to dwell in certain Persian provinces, VI, 4; VII, 16; — are like stones, while believers are like mirrors, VI, 4; conversion of — is an act of great merit, VII, 2; souls of — are seized upon by the devils, VIII, 11; marriage with — is unlawful, VIII, 15.

Uncleanness, legal — abolished, V, 14; VI, 17. (Cf. also V, 7, on the purity of gifts made by unbelievers to believers, and see also s. v. Purity).

Verse (bayt, بيت) is computed as 30 letters, VI, 1.

Verses (áyát, آبات, "signs") are the essential proof of a prophet's Divine mission, VI, 7; VI, 8; VI, 15; and God alone is able to produce them, VI, 8; VII, 13. See also Revelation.

Wahid (= 30 = 6 + 1 + 8 + 4 = 19). See One, Number of All Things, Letters of the Living, etc.

Water is essentially pure, alike in small and in large quantities, VI, 2.

Weak, the — are to be treated with consideration, VI, 16. Wife, cohabitation with — prescribed as a punishment, VI, 11; VI, 16. See also *Divorce*, *Dowry*, *Marriage*.

Wine forbidden, IV, 8.

Women are not to perform pilgrimages, IV, 18; — are to go to the mosques to perform their devotions at night, IV, 19; — are called "Possessors of the Circles" (خرات), VII, 18; VIII, 6; — are to write the word Bism (سم) on their breasts with henna, VIII, 6; — may be spoken to, VIII, 10.

Works will not save without Faith, VIII, 3.

Worlds, the — had their beginning first in Will (ارادت) and then in Volition (مشيّت), II, 16; other — existed before this, III, 13; IV, 14; the — of Souls (اَنْفُس) and Horizons (اَفَاق) correspond, II, 16.

Worship, the most acceptable is to make others happy, V, 19. Writing, the New — (خطٌ بديع), III, 17; 19 different kinds of —, beginning with the Khaṭṭ-i-Abhá and ending with the Khaṭṭ-i-Aclá, VII, 1; of shikasta — only the best and most legible is to be used, Ibid., and VI, 13.

"Yea". See Balá. Year, how arranged, V, 3. See also Months. Yúsuf. See Joseph.

Zaqqum, Tree of —, its leaf prohibited, IX, 7. This appears to refer to the Báb's great antagonist Ḥájji Muḥammad Karím Khán of Kirmán (see "Tree of Denial"), the head of the modern Shaykhís, who wrote at least two books, entitled نبر شهاب الماق الباطل and نبر شهاب in refutation of the

"Verily the Tree of Zaqqum is the food of the sinful one (al-athim) ... Taste [thereof]: verily thou art the mighty, the noble" (Karim). Besides these curious coincidences, the Bábís find another allusion to Karim Khán in the letters (of which the numerical value is 48) prefixed to the Súra, for they say that it was in the year 1248 that he first advanced his claim to be the Rukn-i-Rábic or "Fourth support"; but this appears to me doubtful, since whatever claim he advanced must, I think, have been subsequent to the death of Hájji Sayyid Kázim of Rasht, amongst whose disciples both he and the Báb were reckoned.

Zikr (ذكر), or ejaculatory prayer, is not pleasing to God in excess, IX, 4.

Zoroastrianism, traces of its influence in the Báb's doctrines and institutions. (1) In the method of washing, VI, 2. (2) In the salutation of the sun, VII, 17. (3) In the restoration of the old solar year with the Nawrúz (New Year's Day) or Vernal Equinox as its beginning, and the 5 intercalary days (corresponding to the Zoroastrian

XCIV

gátás) to make up the "Number of All Things" (19 x 19 = 361) to 366 or 365, as may be required to complete the solar year. See under Months. (4) The command to bury the dead in stone coffins (V, 12) may also have been prompted by a desire to prevent the defilement of the earth, for the essential purity of the elements (especially Water) is insisted upon in the Bayán. See Purity.

Zuhurs ("Manifestations" or Dispensations) are Manifestations of the "Primal Volition" (مشيّت اوّلية), III, 9; IV, 2; or of the "Point" (Nugta), III, 13; the later — contain by inclusion all the preceding -, III, 13; whoever believes in one - believes in all preceding ones, III, 15; - have neither beginning nor end, III, 15; IV, 12; VII, 13; other — shall succeed that of M.Y.H., IX, 9; the successive - in their increasing perfection compared to a boy in successive stages of growth, III, 13; III, 15; V, 4; VIII, 2; all actions are to be performed for and in the name of the Manifestation of the Age, for such only are truly done "for God" (4), IV, 2; VII, 2; a new Manifestation takes place whenever men are ready for it, II, 9; VI, 13; but only God knows when it will be, VII, 10; III, 15; all — are identical, VII, 10; VIII, 2; II, 12; IV, 12; all — are created for the last one, IV, 2; which, however, needs all the previous ones, V, 4: those who truly believe in one - believe in all succeeding ones, II, 9; many who are highest in one shall be lowest in the next, II, 16; III, 15; the writings of each — are a gift to the next, II, 19; successive are like the same sun arising day after day, IV, 12; VII, 15; VIII, 1; 1270 years have elapsed between the last — and this (see Nugta-i-Bayán); the Manifestation is Paradise to believers, II, 1; the proof of each — is what most appeals to the age in which it takes place,

Exordium, and II, 1; the proof given in this Manifestation is the same that was given in the last (viz. "verses", áyát), in the Qur'án, and is appealed to by Muslims, II, 14; - are intended by "the Bridge of Sirát", II, 12; knowledge of the Manifestation is knowledge of God, and refuge with the Manifestation is refuge with God, II, 4; in each Manifestation God judges all by one word, II, 14; the Person of the Manifestation in a "Speaking Proof" so long as he endures, II, 3.

END OF CONCORDANCE OF THE PERSIAN BAYAN.

It is to be observed that, as Gobineau has correctly pointed out, all the later writings of the Báb are included in the term Bayán (III, 17), though it is specially applied to those written in the Qur'anic style (i.e. "verses", ayat). Gobineau reckons three Bayáns, two in Arabic, of which one is much longer than the other, and one in Persian. It is to the latter that this Index applies. I read it through and made an abstract of the contents, in which I endeavoured to note every point of interest or importance, and from this abstract I constructed the Index or Concordance printed above. As the Persian Bayán has never been printed, reference could only be made to the Sections into which it is divided. It was evidently planned to consist of 19 Wahids, or "Unities", each containing 19 Bábs, or chapters, but only half was written, and it ends with Wahid IX, chapter 10, thus containing in all  $8 \times 19 + 10 = 162$  sections. It appears to have been purposely left unfinished, so that the remainder might be added by "Him whom God shall manifest". Part, but not the whole, of this Supplement was written by Subh-i-Azal,

الله الملك الوهّاب، امّا معرفت حضرت اسرافيل در عالم ناسوت كه ننزّل از ملکوت نموده و ظهورش در هر وجود شاه آن است که ملك ولایت مطلقه و نعیّن نامّهٔ اسماء و صفات و رکن حیات کلّ شی و عنصر ماء و لون خضراء و نمینز میانهٔ کلّ شی درآن می شود و معرفت آن درین ملك ه بمشعر نفس در نفس می شود و شمس نفس الله القائمة درین مرآت نفوس طالع است و مقامش مقام بحر قدر است و معرفت آن در نهایت مشکل است و ظهور بدا در این ملك می شود و فتنهٔ او بغایت شدید میباشد اللَّهُمُّ احفظنا منه، امَّا معرفت حضرت عزرائيل در ملك ناسوت ميسّر است شمس آن عبودیّت کار آن تغریق و برگ و شاخ و میوهرا از هم ۱۰ ممتاز می نماید موتکلّ شئ بآنجناب متحقّق می شود بر نیکآن(۱) نیك ظاهر شود بنفس نیکی بجکم تجلّی لها بها و با بدان بد طالع گردد و لونش حمراء ارض آن کرب و البلاء جانها (۱) بفدمش پُر از آه می گردد و نعاّقات منقطع و سرورها مبدّل بجزن نماید تاج و تخت پادشاهان,را بر هم زند و سود و زیان تجّاررا امر واحد کند و نظم عالم وجودرا بر هم زند، خلاصه ایر ١٥ بود احمالي از ذكر ظهور الله و اسمائه و صفاته در مقام معرفت ابن چهار مَلِك معظّم و بُركردن ايشان عوالمرا از خودكه ايشان ظهور الله دين می شوند و مُدِلّ علی الله هستند و در ایشان دین نمی شود در این ملك غير الله وحده لا شريك له مطابق حديثي كه مروى از معصوم عليه السّلام است که می فرماید لیس الا الله و اسماؤه و صفاته و ایضًا می فرماید ما تری ٢٠ شيئًا الّا الله معه او قبله او بعن و در موضع آخر بي فرمايد ليس الّا الله شيئًا(۲) و قبل و بعد و معرا هم نفي ميفرمايد اين مقام نوحيد صرف است كه فرمودند كمال التّوحيد نفى الصّفات عنه چنانچه سرّ توحيد بتو معلوم گردید، پس جمیع ظهور ظهور الله میباشد چنانچه فرمودند هو الظّاهر فی ٢٤ كلّ الظّهور و هو الباطن في كلّ البطون در مقام توحيد ولى در مقام

چهار مرتبه هستند حال ابن چهار ملك بزرگوار در رتبهٔ صورت هرگاه ذکر نمائی نطبیق نما صورت را بصورت بترنیب خود و هرگاه ذکر معنیرا بخواهی مراد از میکائیل رتبهٔ ریشهٔ درخت میباشد که مقام وجود آست و عالم هوبّت و ملك لاهوت و احاطه ميباشد و مراد از جبرئيل مقام ه ساق و رتبهٔ مدرکه در حرکت و اوّل باب از برای ریشه است و مراد از اسرافیل رتبهٔ برگ و میوه که مقام حیات است مقصود است و مراد از عزرائیل مقام خزان و موت درخت است همین قسم است حکم کلّ اشیاء مجسب مقامه حال درك نما معنی آنکه علم نفس معلوم است و مثل عين ممثّل است و احاطه و مبدأ و معاد چگونه است وَ هُوَ ٱلظَّاهِرُ فِي ١٠ كُلُّ ظُهُورِ چه معنى دارد آگر اهل فهمي و صدر و ذيل مطلبرا نيز. ملاحظه نما تا ربطِ مطالبرا بهم بتوانی داد و آگر فقُّ ادراك نداری عذر خودرا بخواه و مطالب مدّعیان علمرا ردّ ننما حفیر مطالبرا مکرّر ذکر ى نمايم بهمين ملاحظه كه بلكه مطلب فهمين شود وكسى ردّ نكند زيراكه هرکسرا اندك شعور و انصاف بوده باشد منتدر از قرار (۱) نصديق اين ١٥ مطالب نيست بسبب آنكه بدليل حكمت و فاعنَّ الهيَّه و ميزان نوحيد ذكر مى شود و اينكه نبوّت مطلقه و ولايت مطلقه غالب ذكر ميشود و اسم حضرت ختمی مآب و شاه ولایت ذکر می گردد بجهت آنست که هرگاه یهود و نصاری هم کتاب را مطالعه نمایند نعصّب سبب فرار ایشان نشود تا آنکه بقاعهٔ کلّیه صاحبان این مقامین ثابت گردد و حال که مطلق است . مریك گان پیغمبر خودرا می نمایند اقبال بمطالعهٔ مطلب می كنند و كم كم بقوَّه قواعد امر حقَّرا ادراك مي فرمايند و اين كتاب حجَّت است بر خلق الله كه باو طينت طيّب از خبيث ممتاز مبشود و جميع قواعد باطلهرا زابل می کند زیرا که بآن دلیلی که توحید ثابت میشود جمیع مطالب را از معرفت ٢٤ نبوّت و ولايت و سائر شؤونات حقّه اصلاً و فرعًا ثابت مى گردد بعون

(۱) كذا و الظاهر: فرار

<sup>(</sup>١) كذا في النّسجُنين! والصّواب شيء،

ـ (١)كَا: نيكون(!) (١)كَا: خانها،

و احاطته بالنُّورانيَّة كما قال الله نعالى الله نور السَّموات و الأرض و نور الله هو المشيَّة و المشيَّة هو الميكائيل فافهُم ان كنت ذا فهم لطيف و مراد از جبرئيل هان ققَّ مدركه ميباشد كه حكم ميانهٔ حقّ و باطل نمايد در وجود كلُّ شئ بحسب مقامه من مبدأ الجبروت الى تحت الأرض پس ظهور ه حضرت جبرئیل در جماد هان ثقالت اوست که هرگاه اورا بهها اندازند میل بمرکز خود نماید و در نبات مثل آن بسوی هوا و حفظ خود از شرورات و جذب منافع است بسوی خود مثل درخت انگور که هرگاه در میانهٔ چند درخت بوده باشد خودرا بشاخها بند نموده و خودرا مجهت علوّ رسانیده و احدی اورا نعلیم ننموده و الاّ آن قوّهٔ مدرکه که در نفس ١٠ اوست که پيغمبر باطن است که مرجع کلّ ادرآکات بيك نفس ميشود که فرمودند ان ذكر اكخيركنتم أصِله و فرعه و معدنه و منتهاه و الاّ أكّر اين معنی درست نباشد چگونه فبول نمودی در اصل دین خود که ان الله محیط بکل شیء هرگاه علمرا عین معلوم بگیری که بوحدتِ وجود قائل شدهٔ و اگر تکذیب خداوندرا نمائی خود شاهدی که کافری و خود بگو چگونه ۱۵ است معنی ظهور حضرت جبرئیل که پر کرده است عالمرا زیراکه سر او از ثریّا و پاهای او از ثری گذشته و دو بالهای او پُر کرده است میانهٔ مشرق و مغرب وجودرا آگر بدیهٔ ظاهر قائلی و اعتقاد بپا و دست و گوشت و استخوان و پر بمثل پر مرغ کردهٔ که دروغ صرف می باشد و هرگاه بچشم معنی نگری که راه آن در ادراك این معنی است و سرّ این ٢٠ معمًا در فَهميدن نقطة فصليّه و وصليّه ميباشد چنانچه مَثَل در درخت زديم که هرگاه درختی فضای خانه پر کرده باشد هرگاه زارع آن باغ بگوید درختی در خانه دارم که از منتهای عظمت ریشهٔ آن نحت زمین و ساق و شاخهای آن فوق هوای آن خانهرا فرو گرفته است بجسب نقطهٔ وصلیّه صدق میباشد زیراکه ریشه است که ساق و ساق شاخ و شاخ برگ ٢٥ شده است ولى در مقام ذكر نقطهٔ فصليّه حدود لازم آيد البتّه كه اين

ٱلسَّمَوَاتِ وَ ٱلْأَرْضِ همين مضون است و بغير ازين معنى صدق نمي آيد و البتّه ذرّهٔ تراب در ارض میباشد و خدارا بپاکی یاد میکند و حدیث داردكه لِكُلُّ شَيءِ آيَةٌ نَدُلُ بِأَنَّهُ لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ و شاعر عارف في گوبد هرگیاهی که از زمین روید \* وحمده لا شریك له گویــد دل هر ذرّهٔ که بشکافی \* آفتابیش در میان بینی و مراد از كُلُّ مَوْلُودٍ يُولَدُ بِٱلْفِطْرَةِ اى فطرة آلله الَّتِي فطر النَّاس عليها ذلك الدّين الفيّم و لكن ابول، يهوّدان في عوالم الكثرات من مفام الجبروت الى فوق النَّاسُوتُ وكان النَّاسُ امَّةً وإحدةً همين رنبة فؤاد است كه درين مقام اخنلافات مرفوع است و بعد از این رنبه که عالم جبروت و ظهور ١٠ عفول ميباشد اوّل اختلاف و بروز اضداد است نا آنکه بعد از طیّ دورهٔ نزول و وارد شدن بملك رجوع در منتهى اليه صعود فائز برسيدن اين نقطهٔ منصود گردند و نردولن این عارت رفیع مسعود در دین قائم موعود است چنانچه که معلوم گردد، و امّا شمس نبوّت کلّیه که عقل کلّ و عقول جزئیّه بوده باشد از برج عالم جبروث منشعشع شود و در مرایای عفول ۱۰ خاکی نعکس اندازد و ازین مشعر هر ذی شعوری افرار برنبهٔ نبوّت نماید حتّی نمله که در هنگام حرکت دو شاخ خودرا حرکت میدهد که بواسطهٔ آن ادراك هرگرم و نری و سخت و نرمی و بلند و پستی و معوج و مستقیه را نماید و این است معنی قول معصوم در باب فضل و عظمت چهار ملك مفرّب الهي كه حملهٔ عرش كبريائي اند حضرت ميكائيل كه دور وجود است و جبرئیل که جوهر رزق است و اسرافیل که سرّ حیات است و عزرائیل که مفرّق ارواح از اجسام میباشد فرمودنـــد که سرهای ایشان از ثریّا گذشته و پاهای ایشان از تری و یك بال ایشان از مشرق گذشته و یك بال ایشان از مغرب زیراکه مراد از ذکر کلّ وجود في الطُّول هو العالم اللَّانهايات و النَّهايات من المشرق الإِبداع و ٥٠ المغرب الآختراع هو احاطة الميكا ئيل و هذا معنى انّ الله محيط بكلُّ شيء

خصلتین خبیثتین و من پناه میجویم برب خود از انکار حتی هر ذی حقَّى و لوكان اقلّ من الذَّرْ في ذرّه بوده باشد و وصيَّت مي نمايم كافّة مؤمنین را که حذر نمائید از انکار هر حقّی نا آنکه ظلمی از جانب شما بهیج نفسی وارد نیاید مثلاً هرگاه خطّی می نویسی با صاحب خطّی و یك ه حرف آن از حرف تو بهتر بوده باشد انصاف بن و نعظیم عظامیّهٔ (۱) اورا در آن رنبه بنما زیراکه انکار یك جزء مثل انکار كلّست ٰ چنانچه كلام الله ناطق بدين بيان ميباشد كه مى فرمايد مَنْ قَتَلَ نَفْسًا فَكَأَنَّهَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَميعًا، و امَّا بعد از دورهٔ طوایف ستّه که دوازده هزار سال شد دورهٔ بنی آدم گردید و مشهور است که دورهٔ عالم صد هزار سال ناسوت است ۱۰ بیست هزار سال دورهٔ نزول و دولت باطل میگویند و دوازده هزار سال آن که معلوم شد هشت هزار سال هم<sup>(۱)</sup> دورهٔ بنی آدم است که سلطنت باطل و غلبهٔ اهل فساد است و هشتاد هزار سال هم (۲) دولت محمَّد و آل اورا نوشته آز اوّل دولت قائم اوّل رجعت و دورهٔ قیامت صغری مشهور شه است و يوم قيامت كبرى را پنجاه هزارسال ميخوانند و سي هزار سال اوّل ۱۰ ظهوررا عالم برزخ می انگارند و تفصیل این مقامات در محلّ خود ذکر خواهد گردید چونکه سخن در کیفیّت ایجاد بود اشارهٔ اجمالی نمودم، امّا کیفیّت ظهور الله درین ملك در مظاهر خود بدین تفصیل است که مکرّر ذکر نمودیم که ذکر اوّلراکه قلم بوده باشد چهار مقام میباشد (۱) مشیّت مقام نار (٢) اراده رتبهٔ هوا (٢) قدر جهت ماء (٤) قضا عنصر تراب، و بدليل ۲۰ حکمت ثابت گردید که آنچه در رنبهٔ اوّل هست در ثانی و ثالث الی رنبهٔ الآخر نیز میباشد حتّی ذرّه فی التّراب بجسب مفامه زیراکه شمس نوحید که از ملك لاهوت طالع گردید اشراقش درین ملك در مرآت افتاهٔ موجودات می گردد و ازین مشعر توحید و نسیج ربّ خود می نماید و مراد از آیهٔ ١٤ مباركة وَ إِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلاَّ يُسَبِّحُ بِجَهْدِ رَبِّهِ و آبة طيَّبة بُسَبِّحُ لِلهِ مَا فِي

حال شعاع شمس نمی نواند منکر شمس شود و بگوید من عبادت قلمرا مینمایم، شمس می فرماید نو دروغ میگوئی زیرآکه نو خود در نفسِ خود عجز و فقر و پستی خودرا در رتبهٔ من میدانی و خاضع نمی شوی و حال آنکه من بتو اقرب هستم در ظهور نا قلم بسببِ آنکه میانهٔ نو و قلم پنج حجاب ه مى باشد ازين گذشته من هان ظهور قلم ميباشم كه درين مرتبه ظاهر گردیاه و تو هرگاه نصدیق مرا نمائی پس بخقیق نصدیق جمیع مراتب وجود و مظاهر حقَّرا نموده خواهی بود و آگر انکار حقّ مرا نمائی انکار جمیع مقامات خیرات را نمودهٔ مجهت آنکه باب فیوضات بسوی نو منم و ذات نوكه اوّل درجهٔ وجُودِ نست مخلوق از نورجسم من كه آخر مقام ١٠ وجودِ منست ميباشد چنانچه بدليل حكمت ثابت ميباشد كه آخر درجهٔ ریشه اوّل درجهٔ ساق شجر است بمثل آنکه روایت در باب سلسلهٔ نمانیه که کلّیّهٔ مراتب ظهور است وارد شن که فؤاد ما در اوّل از نور<sup>(۱)</sup> باطن مشيّت خلق شدي كه مقام محبّد و آل محبّد كه دوازده امام بوده باشند و حقیقت علیا جناب فاطمه که از نور جسم ائله مخلوق گردیک و حقایق ١٥ انبيا از نور جسم فاطمه ايجاد شد و حقايق شيعيان از نور جسم انبيا ظهور یافته و ذوات اجنّه از نور جسم شیعیان از آدمیان مجعول شه و ذولت ملائكه الا چهار ملك كه حملهٔ عرشند از نور اجنّه طالع گرديك و حقایق حیوانات از نور جسم ملائکه حادث آماه و جواهر وجود نباتات از نور جسم حیوانات پدید شده و هرگاه رنبهٔ نبوّت مطلقه و ولایت ٢٠ كلّيّهرا دو مُقام بگيريم و رتبهٔ نرابرا نيزكه امّ المواليد است محسوب داریم ده مرتبه می شود سلسلهٔ موجودات که باصطلاح حکما عقول عَشرهاش میخوانند، خلاصه سخن در باب عصیان شیطان لعین بود که سبب آن نکبر و حسد گردید و سبب دخول اکثر اهل نار همین ٢٤ دو صفت می شود و نضييع هيچ صاحب حقّ نمی شود الّا بجهت همين

(۱) کا می افزاید: چشم

<sup>(</sup>۱) كذا (۲) كا كله «م»را ندارد

TY

قبل اقرار نموده و میثاق در ذرّ توحید و ذرّ نبوّت و ذرّ ولایت بسته مقام ظهور صدق و کذبش درین دیار بارز آید و کیفیّت خلقت عوالم بنهج اختصار و مجسب ظاهر برین قیاس میباشد:

كتاب نقطة الكاف في نأريخ البابيّة،

(۱) قلم ، (۲) لوح ، (۲) عرش ، (٤) كرسى ، (٥) فلك اطلس ، (٦) فلك رحل ، (٧) فلك مشترى ، (٨) فلك مرّيخ ، (٩) فلك شمس ، (١٠) فلك زُهْره ، (١١) فلك عطارد ، (١٢) فلك قمر ،

و ظهورات در تحت فلك قمر بر اين نهج ميباشد:

(١) عنصر نار، (٢) عنصر هوا ، (٢) عنصر ماء ، (٤) عنصر تراب است، ولى اين چهار عنصر اوّل هريك بسيط بوده و مجرّد محلّ ادراك واقع ١٠ ني گرديدند زيراكه هر شئ تا مركب نگردد ادراك آن بقوَّه باصره يا لامسه یا ذائقه یا سامعه نمی شود ولی بعد از آنکه مرکّب گردید اوّل خاك ترکیب شه و منعین گردید امّا سلطنه الله برین میزان درین ملك واصل گردید اوّل دو هزار سال زمین خالی بوده از هر شیّ و سلطان منفرد هان کُرهٔ تراب بود، دوّم دو هزار سال دریا بود و اهل آن و بس، سیّم دو هزار ١٥ سال نَيْزار بود و سلطنت خاصّة رتبة نبانات بود، چهارم دو هزار سال سلطان ملك اسب بوده از چرنده و كرگس از پرنده و این دورهٔ حیوانات بوده، پنجم دو هزار سال سلطان ملك ملائكه بودند و عبادت حضرت خداوندرا می نمودند این بود که زمانی که حضرت سجان اراده فرمودند كه حضرت آدمرا خلق فرمايند ملائكه عرض نمودند كه بار الها اراده ۲۰ فرموده اید که خلق فرمائی قومی را که فساد در ارض نمایند و بریزند خونهای یکدیگررا و حال آنکه ما نسبیع می گوئیم مر ذات مقدّس نرا یعنی ما در زمین نرا عبادت می کردیم جان بن جان را خلق فرمودی نا در ارض فساد مودند، باری ششم دو هزار سال جان بن جان سلطان ملك ٢٤ بودند من جمله عزازيل كه شيطان بوده باشد از آن گروه بودكه بواسطهٔ

کثرت عبادت بعد از فساد قوم بآسمانها بالا رفت و معلّم ملائکه گردید چونکه اشرف از ملائکه بود بعد از آنکه خداوند حضرت آدمرا خلق فرمود و امر فرمود که ملائکه سجبائ آدم نمایند. جمیعًا ساجد شدند مگر شیطان و در حقیقت واقع حکم سجن نمودن خاصّهٔ شیطان بود نه غیر آن ه بچندین وجه، یکی آنکه او اعرف و اقدم بود بآدم از سائر ملائکه، دوّم آنکه در سلسلهٔ وجود اقرب بود چنانکه ذکر نمودیم، سیّم آنکه بهمان دلیل که فضل خداوندی شامل حال او شده که اشرف از ملائکه گردید تا ملائکه اورا امام و مقتدی و مسجود خودگرفتند بایست در فیض الله نعطیل قائل نشود و سجعة آدم نماید تا سبب قرب او بجق گردد و مراد از ب ۱۰ قرب بجنّ هان معرفت و محبّت آدم بود نه قرب موهومی زیرا که ظهور الله در آن دوره هان آدم بود چونکه تعطیل در فیض الله قائل شد و از فیض وجود خود محروم و محتحب گردید و مشرك بامر ربّ خود و كافر بادراك آلاء او گردید و مراد از ربِّ او آدمر بود همچنانچه در معنی ظهور الله بر تو ظاهر گردید (۱) و کفر آکثر ناس همیشه ازین بابست و وجه ١٥ آن عدم خلوص در بندگی حضرت معبود است زیراکه بهمان دلیل که در ذکر مراتب وجود عرض نمودم که هر وجودی که موجود گردید سه جهت از برایش میسّر است یکی نسبت بما فوق خود یکی استقلال در نفس خود یکی نسبت بما تحت خود، امّا نسبت بما فوق در خود عبد میباشد و بایــد فیض وجود خودرا از آنجا ادراك نماید بسبب آنکه ۲۰ وجودش باو قائم است مثل شعاع و شمس و ربّی بسوای طلعت او نمیداند و نمی تواند شناسد زیراکه باو نمی تواند رسید تا آنکه از او بگذرد مثل شعاع شمس که کسب ضیاء از شمس میکند و شمس از باطن كرسىً وكرسىً از باطن عرش و عرش از لوح و لوج از فلم و فلم از ۲۶ حقیقت خود زیراکه مقام او مقام مشیّت است که شرح آن معلوم گردید

(١) نآ: ميولات

آن اخضر است و عنصرِ آن ماء و لهذا از اینجاست که فرمودند وَ مِنَ ٱلْمَاءَ كُلُّ شَيءً حَيَّ و نمامُ سرور و انبساط درين ملك ميباشد زيرا ڪه مقام نفس الله خطاب شاه است و تعیّن اسماء و صفات درین عالم میشود بسبب آنکه در عالم جبروت که مقام عقل است تمییز میانهٔ هر خوب و ه بد داده ولی قبولشرا نفس می نماید در عالم ملکوت چونکه هر عالم عالی اجمال است بنسبت عالم سافل و لهذا نعيّن كلّي درين ملك مي شود و فتنهٔ این رتبه زیاده از زیادست و شکل مثلّب می باشد و شأن آن تفریق و نمييز و نحيص در كلّ شيء است يك اسم آن نعمة الله على الأبرار و نَّمْتُهُ عَلَى الْفَجَّارِ وَ بَابِ بَاطُّنَهُ فَيْهُ الرَّحْمَةُ وَ ظَاهِرِهُ مِنْ قَبْلُهُ الْعَذَابِ وَ شَفَاء ١٠ و رحمة على المؤمنين و لا يزيد الظَّالمين الَّا خسارًا ميباشد و حامل امر ولایت و وصیّ از برای حامل نبوّت مقرّر است و شجرهٔ امامت درین ملک روئیں می شود و شیاطین این ملک بسیار است و ذروهٔ آرن در نهایت ُبر عذاب است و انّی اقول ربّ احفظ لنا من سخط هذه الدّیار. و نوصَّلنا مجلاوة ادراك نوره بحقَّك و مجنَّ اوليائك، امَّا شرح عالم ناسوت ۱۰ چنین مقدّر شده که از شعاع شمس ملکوت مخلوق میباشد و ظهور نمامر كثرت از نار و نور درين ملك شه است ركن شيعه و توحيد عبادت میخوانند سلطان درآن حضرت عزرائیل میباشد لون آن احمراست عنصر آن نراب است و منتهای نزول عوالم است از اسماء الله هو الآخر نامیده شك است بمثل آنكه ملك لاهوت هو الأوّل فرمودند در ذروهُ نزول و ۲۰ چونکه حبّهٔ وجودرا در لاهوت کِشْنند ساقش در جبروت روئیه شاخ و برگهایش در ملکوت ظاهر شدگل و میوهاش در ناسوت عمل آمده و در ذروهٔ صعود حکم بر خلاف می شود و اوّل ناسوت و آخر لاهوت واقع كُرُدد بَجِكُمُ ٱلدُّنْيَا مَزْرَعَةُ ٱلآخِرَةِ خلاصه اين ملك ملكِ بروز حقايق ٢٤ است و دار التَّكليف نامه(١) و محلُّ فعليَّت كامل است هرچه در عوالم ثلاثهُ

شده و بدلیل حکمت هرگاه کسی گوهر قیمتی داشته باشد و بدست طفلی بدهد نضییع ِ مال خود نموده خواهد بود و یا آنکه کسی غذای نیکوئی داشته باشد و بشخص مریضی مجوراند و او سبب شدّت مرض آن گردد تفریط در مال خویش نموده و تقصیر در حق مریض شده و من پناه ه میجویم برب خود از مثل این صفت ولی یك بیان نازلی در ظهور شیطان درین سه صورت می نمایم تا از محلهای پیرویش خائف شده حفظ خودرا نمایند، امّا شیطان آنچه ظلمت و اعوجاج در هر مقامی است از مقامات که بر خلاف استفامت و اعتدال است چنانکه در وصف جنّت معلوم گردید و مراد از مار در ملک ناسوت غلبهٔ قوّهٔ غضبیّه میباشد تا بزهر ۱۰ او فسادها نموده روح ایمان را که آن جهت فطرت و حنّت و رضاء الله بوده باشد ضایع نماید ولی نریاق در مار جهت جنّت اوست که غضب محبوب است که لله بوده باشد و پای طاوس غلبهٔ شهوات اکل و شرب و جماع و امثال آن میباشد که اینها سبب ذلّت نفس است که جهبت . اسفل مقام طاوس بوده باشد و امّا آن رنگهای خوش بدن جهت رضاء ١٥ الله درين نصرّفات از هيولات(١) ميبأشد كه جهت علوّ جسم طاوس باشد بر خلاف جهت اسفل او که پاهای اوست و امّا ظهورش در نفس میشود از شؤونات مکنونی و امّا مراد از حوّا جهت اعوجاج عفل است از جبروت که انسان بلذّات ادرآکات و علوم مغرور شده از جهت رضام الله غافل گردد و همچنانکه حوّا بآدم از هرچه نزدیکتر بوده بلکه از چشم ٢٠ او خلق شك لهذا او هم سبب فريب او شك هم چنين است كه علم بانسان از هرچه نزدیکتر است و خنای مکر او بیشتر لهذا علمای باطل هستند و علمای حقّه که آن فطرت نوحید ذات است، و امّا شرح عالم ملکوت آن است که شمس کلّیهٔ ولایت در ذرهٔ افق آن طالع است و سلطان ۲۶ در آن ملك حضرت اسرافيل ميباشد كه حامل نفخهٔ حيات است و لون

كتاب نقطة الكاف في نأريخ البابيَّه،

در ضرب دوّم میشود و هرگاه هشت فلك<sup>(۱)</sup> مراد باشد در ضرب چهارم محسوب میگردد و معنی آنکه یوم قیامت پنجاه هزار سال میباشد بدلیل حکمت بایست درین ملک قیامت واقع شود و پنج سال ناسوثی دوام نماید که هر سال در ضرب اوّل هزار شد و در ضرب دوّم ده هزار و لهذا ه پنج سال پنجاه هزار سال لاهوت می شود و بایست یوم الله از مللث ملکوت صادر شود و در ناسوت در هیکل شیعه ظاهر گردد و حامل آن دارای رتبهٔ ولایت بوده باشد زیراکه ملکوت متعلّق برکن ولایت میباشد باين تفصيل ناسوت ركن الشّيعه ملكوت ركن الولاية جبروت ركن النّبوّة لاهوت ركن التّوحيد اوّل توحيد عبادت دوّم توحيد افعال سيّم توحيد ا صفات چهارم توحید ذات، امّا تفصیل ملك ملكوث بدانكه ملكوت از شعاع جبروت مخلوق ميباشد و عبد ذليل عالم جبروت است و لهذا چونكه آدم اولی در جبروت ظاهر گردید از این سبب حکم الله در حقّ جمیع ملائکهٔ ملکوتی صادر شد که آدمرا سجے به نمائید و جمیعًا سجه نمودند مگر ابلیس که نقطهٔ شرک ملکوتی بود چنانچه بر شما معلوم گردید و شیطان ۱۰ درین ملك بهیئت طاوس ظاهر گردید و در جبروت بلباس حوّا شد و آدمرا فریب داد و در ملك بصورت مار در آبد مردم بفریبد چنانچه در اخبار وارد شده است که شیطان که نحوست دارد بصورت ماری شده بپاهای طاوس بیچیده وارد جنّت شده و حوّارا فریفته و حوّا آدمرا گول زده لهذا دهن ماررا از زهر و پای طاوس بی زیب میباشد و لباس ۲۰ عزّترا از حوّا و آدم گرفته شده و همچنانچه معنی شیطانرا در عالم جبروت ادراك نمودى درين ملك نيز بنهم بجسب رنبهٔ خودت آگر فهميدى و الأ هرگز باین فهم نخواهی فهمید و مطلبرا هم ازین واضحتر نمی نوان بیان نمود یعنی فساد دارد زیراکه سرّ الله میباشد و لا بُدّ از غیر اهلش باید مخفی ٢٤ داشت زيراكه كلام ِوَ لاَ تُوْنُوا أَمْوَاَلَكُمْ بالشُّنهاء (١) از حضرت حكيم صادر

ميباشد بمثل اسم جواد و صادق و عالم و مخلص و هٰكذا از صفات نوريّه و بُخْل و كذب و جهل از صفات ظلمانيّه و جنّت و نارِ هر آسمان در خود ا[و]ست و جهت شعاع او جنّت است و ظلِّ او نار است و مجسب مقامه و هر جنّتی که رفیعتر است نار او شدیدنر مثل جنّت معرفة الله ه از جنَّت معرفت فانی عالیتر است هم چنین نار او در جمیع اسماء و صفات حکم ٍ اورا بنهم و هکذا ده هزار سال عالم ناسوت میشود در ضرب آحاد . و لهذا ساوات چونکه هفت است که مراد از هفت جنّت باشد هفتاد هزار سال می شود و آن جنّت هشتم داخل عدد نیست زیراکه مطابق فلك اطلس ميباشد كه فلك هشتم است بسبب آنكه هفت آسمان در هر . ا يك يك كوكب است كه محلّ بروز و تأثير است الاّ فلك اطلس كه ساده است و مجرّد نفصیل کوآکب و نطابق آنها در محلّ خود مذکور خواهد شد آگرچه بهمین اشاره باید سر آنرا درك كرده باشی كه هركوكب یك جنتی است و میوها دارد ولی ان شاء الله نفصیل آن ذكر خواهد شد امّا سِرِّ ضَرَبُ اعدادرا نفهمیدید و دوست دارید که بدانید له ذا ١٠ ذكر مى نمائيم و بسيارى از جاها بكار شما خواهد آمد من جمله يوم قیامت را خوٰاهید شناخت و نظر بآنکه ذکر شد که کلّیهٔ عوالم الهیّه چهار است چنانکه مذکور است لهذا کلّیهٔ اعداد ما نیز چهار است، اوّل آحاد در ملك ناسوت، دوم عشرات در ملك ملكوت، سوم مئات در ملك جبروت، چهارم الوف در ملك لاهوت، و ضرب اوّل كه آحاد است در اين چهّار ۲۰ ملك يكسال ناسوت در لاهوت هزار سال مى شود و ضرب دوّم ده هزار سال و ضرب سبّم صد هزار سال و ضرب چهارم هزار هزار و لهذا چونکه هر ملکیرا دو آسان یکی غیب و یکی شهاده گرفتیم و هشت آسان شد ازین سبب در ضرب دوّم هر آسمانی ده هزار میشود و هفت آسمان هفتاد هزار سال میشود و اینکه در احادیث وارد شده است که غلظت هر آسمان پانصد ۲۰ هزار و ما بین هر یك نیز پانصد هزار است هرگاه چهار ملك بگیرید

عرض رمینها و آسهانها بوده بدانکه این مثل عین ممثل است یعنی بهشت ما وسعت آن هان آسهانهای ربوبیت و اراضی مبارکهٔ عبودیت است و سرّ اینکه ذکر عرض آن را فرمود و ذکر طول نفرمود سبب آن است که عرض عالم حدود و طلوع و غروب و ملك نهایات است و طول بر خلاف آن هلا اوّل له و لا آخر له میباشد زیرا که در فیض الله و ظهور الله تعطیل نیست و قائل بآن کافر است و همین که در طول تعطیل نشد لازمهٔ هر طولی عرض نیز افتاد پس در عرض هم تعطیل نیست ولی فرق آنست که در عرض از حدّی بحدّی ذکر میشود و دورهای ظهورش بدیع میگردد ولی در طول ذکر طلوع و غروب نیست مثل نقطهٔ وصلیه و فصلیه و ما مراد از آعدی آنست که مستعد فرمودیم هر نفسی را که سیر در این سایات و ارضین نماید و معنی استعداد آنست که خلق فرمودیم در سرّ وجود هر ذی وجودی جنّات نمانیه را و لکن النّاس هم الغافلون چنانچه اشعار مرتی زمین و آسمان ولی الله النّاطق شاهد بر این مضمون میباشد میفرماید در مقام قابلیّت انسان

دواءك فيك و لا تبصرُ \* و داءك منك و لا تشعرُ انسرَم انّك جرم صغير \* و فيك انطوى العالم الاكبرُ و مراد از متّقون نفوسى هستند كه از ولايت باطله و عبوديّت شيطانيّه كه بر خلاف ربوبيّت حقّه و عبوديّة الله است گذشته اند و لهذا كشف احجاب نوريّه و ظلمانيّه را نموده اند تا بنقطهٔ جنّت رسيك اند زيراكه هرگاه ۲۰ نفسى در يك حجاب از حجب نور يا ظلمت بماند ديگر صاعد نمى گردد الا بعد از خرق آن چونكه هر عبدرا هفتاد هزار حجاب از نور و ظلمت ميباشد تا بجنّت احديّت واصل شود و احجاب ظلمت بر خلاف احجاب نور هست مثل صدق حجاب نور است و ظلمت حجاب كذب بر خلاف اوست و همچنين است ساير از احجاب و چونكه مدّت طول هر جنّت اوست و همچنين است ساير از احجاب و چونكه مدّت طول هر جنّت اوست و همچنين است باشد و مراد از آسمان طيّ يك اسمى از اسماء الله

شاہ یکی جهت غیب و دیگری جهت شهادث که جهت ربوبیّت و جهت عبوديّت بوده باشد پس هشت جهت ميباشد وجنّت و نار بر خلاف یکدیگرند نــار ظلّ اوست بنل شعاع چراغ و ظلمت او ولی چونکه مقام اوّل لاهوت بوده باشد جهت اعلای آن که جهت توحید است ظلّ ه ندارد و جنّت احدیّنش نامند و درین جنّت اکل و شرب و حور و قصور بهم نمی رسد و هرکس داخل در آن شد ابدًا خارج ازآن نمی شود و ابن جنَّتي است كه نفس اهل حقَّ اليفين ميباشد كه خدا بصاحبان نفس مطمئيّه ميفرمابـد فَأَدْخُلِي فِي عِبَادِي وَ ٱدْخُلِي جَنِّتِي و لهــذا نيران هفت میباشد و جنّات هشت و انهار جاری در جنان که نهری از آب غیر آسِن ١٠ و نهری از لبن لم ينغيّر طعمه و نهری از عسل مُصفّی و نهری از خمر لذَّة للشّاربین میباشد نهر اوّل که ماء باشد و ساری در جنّت لاهوت میباشد و رزق اهل نوحید ذات الله هست دو جهت دارد جهت بیرنگی و جهت رنگی جهت بیرنگی آن رزق اهل این جنّت میباشد بدون التفات بشرب آن و نربیت جهت ربوبیّترا می نماید و جهت رنگ آن رزق اهل ۱۰ عبودیّت و لذّت محبّت و شهد معرفت را ادراك می نماید هم چنین هر نهری در ملکی از املاك ثلاث جاری است ماء در ملك لاهوت رزق اهل توحید ذات و شیر در ملك جبروت رزق اهل توحید صفات و عسل در ملکوت رزق اهل توحید افعال و شراب در ناسوت رزق اهل توحید عبادت و سرّ آن رزق جهت ربوبیّت است و علانیهٔ آن رزق جهت ۲۰ عبودیّب مقرّر شده پس از این جنّات پُر کردهاند آسانها و زمینهارا همچنانچه خداوند می فرماید جَنَّهُ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمُواَتِ وَ ٱلأرْضِ أَعِدَّتْ للمتَّقين بدانكه مجاز دركلام خداونــد نميباشد بل صِرْفِ حقيقت است زيراكه مجازيا صدق است ياكذب هركاه صدق ميباشد نفس حقيقت خواهد بود و هرگاه كذب بوده باشد نعوذ بالله من ذلك يس كلام ١٥ الله صدق و محض حفيقت است و اينكه ميفرمايد جنَّى كه عرض أن مثل

قرب و بعد و ذکر عقل وجهل درین ملك مذکور میگردد همچنانکه در اخبار اهل بيت عصمت و طهارت مذكور است كه فرمودند خَلَقَ ٱللَّهُ ٱلْعُقُلَ فِقَالَ أَدْبِرْ فَأَدْبَرَ حَتَّى نَزَلَ إِلَى نَقْطَهَ ٱلثَّرَابِ ثُمَّ قَالَ أَقْبِلْ فَأَقْبَلَ فَقَالَ(١) خَلَقَ أَللَّهُ ٱلْجَهْلَ فَقَالَ أَدْبِرْ فَأَدْبِرَ وِ نَزَلَ إِلَى خَطَّةَ الْجِهَادِ فَقَالَ أَقْبَلْ فَلَا أَقْبَلَ(١) ه وَ عَصَى وَ بَقِيَ فِي ٱلأَرْضِ إِلَىٰ مَا شَاء ٱللهُ وَ هُوَ بَوْمُ ٱلْقِيلَةِ و هٰذِهِ (١) ٱلْمَوْمُ يُوْمُ اللهِ وَ لَيْسَ يَوْمُ اللهِ إِلاَّ يَوْمِ يَطْلَعِ شَيْسُ ٱلتَّقَحْيِدِ مِنْ أُفُقِ بِهَاءُ ملك ٱللَّاهُوت، امَّا اشاره بمسئلة اختيار آنكه فقط وجود مذكور گرديد كه دو جهت دارد جهت وجه الهی که مرآت حقّ است که در آن مقام ذکری از آن نیست بجز ذکر الله که ظهور الله و ظهور اسمائه و صفاته بوده باشد ١٠كه مشيَّت او مشيَّة الله و ارادهٔ او ارادة الله و همچنان سائر شؤونات او حتّی دم او ثار الله خوانه میشود پس اختیار او هم اختیار الله میباشد وجهت انانیّت و ماهیّت دارد که مقام انا و انت میباشد دربن مقسام اختیاریست مر عبدراکه مقتدر بر فنا و نسلم در آن جهت ربوبیّت میباشد وابن ذکر جنّت و معنی قرب است که درین مقام دینهٔ وجود بنقطهٔ وصلیّه ١٥ ميباشد همچنانچه از برای درخت سه جهت ميباشد يکي جهت انصال که ریشه و ساق و شاخ و برگ وگل و میوه پیوسته میباشد ، جهت دوّم جهت انفصال است که هر یك را جدا جدا م و جهت سوم جهت اتحاد ميباشد كه يك درخت دياه ميشود اتصالش جنَّت انفصالش نار اتحادش توحید میباشد، و مقام اختیاریست در نفس ۲۰ عبد که جهت اسفل عقل بوده باشد که هرگاه منجمد گردید مشرك و کافر و ظالم و عاصی میشود و داخل در نار غیربّت شده و مخلّد میباشد الى يوم رجع باو ابن ميباشد معنى إِنَّ جَهَّمَ لَهُعِيطَةٌ بِٱلْكَافِرِينَ وِلْكِتَّهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ، و سبب آنكه جنّات هشت و دوزخ هفت ميباشد آنست كه ٢٤ محنَّق گرديد كه مالك كلَّيَّهُ الهيَّه چهار است و هربكرا دو جهت مفرّر

اسائه(۱)را در عقل خود ادراك نموده و شیطان خودرا بدست خود مسلمان نما تا آنکه سرِّ امررا بر خوری و از حزن فتنهٔ حضرت آدم اولی و شیطان اولی رهائی یابی همچنانکه رسول آلله فرمودند و لکل آدم شیطان حتّی لی و من شیطان نفس خودرا مسلمان نمودم و شاهد بر این ه مضمون آن حدیث میباشد که هنگای که رسول الله طفل بودند و بجهت يافتن گوسفند مرضعهٔ خود بكوه بالا رفتند شخص مهيبيرا بر خوردندكه ا آن شخص حضرت روح الأمين بود و اوّل دفعه بود كه بآن سيّدِ امكان وارد شب پهلوی مبارك آنجنابرا شكافته و دل مباركرا بر آورد و بآفتابه لگن بهشتی و بآب سلسبیل که عین کافورش نیز خوانند شست و ۱۰ شو داده و جرم گرفتند و شیطان او مسلمان گردیـــد و خلعت نبوّت سرًّا بآن جناب پوشانیدند وجهرًا در سنّ اربعین اظهار فرمودند، باری سخن در ملك جبروت بود و از حضرت جبرئيل و تأديب او و ثمرهٔ بی ادبی آن جناب جنان (۱) حاصل آمد که در لیلهٔ معراج در املاك ثلاثهٔ ناسوت و ملکوت وجبروت همه جا با سیّد ابرار همراهی نموده وجمیع ه، مقامات جنَّت و نار و اهل آنرا بآن حضرت نعليم نموده نا اوَّل مقام انتهائی قوسین که آخر ملك جبروت و اوّل لاهوت بوده باشد ایستاد وآن وحید امکان فرمودند ای برادر جبرئیل در چنین مقامی مرا تنها می گذاری عرض نمود فدایت گردم معذورم که مرا اذن و قدرت نیست که قدمی پیش نهم زیراکه پر و بال وجودم در هم سوزد بسبب آنکه سه . دفعه این خطارا کردم و صدمهٔ بی ادبی خودرا ادراك نمودم لهذا معذورم، ابین بود اجمالی از وصف عالمر جبروت هرگاه اهل فطانت بودی مقصودرا بر خوردی و الا فلا و بعد ان شاء الله تعالى تفصيلرا ذكر خواهم نمود مختصر از عالم جبروت آن است که شمس نبوّت کلّی در آن ملك طالع ۲۶ میباشد و توحید صفات هم در این عالم ظاهراست و مسئلهٔ اختیار و مبدأ

و خطاب الهيراكه مَنْ أَنَا بوده باشد از ملك لاهوت مي شنيد و جوابرا ازننس خود عرض می نمود و همین جبرئیل بودکه اورا خداوند در بهشت خلق فرمود وآدم اوّلش نامید و فرمود بخور و بیاشام از هرچه میخواهی و لکن بنزدیك این شجره مرو و مراد از شجرهٔ مبارکه شجرهٔ بیضاء نوحید بود ه كه در ملك لاهوت روئين يعني با جهت انانيَّت قدم ببساطٍ هويَّت خودت که وجه الله میباشــد مگذار چونکه گذارد پس عاصی گردیــد و اوّل المذنبينش گفتند و اورا از جنّت واحديّت بعالم كثريّت لوط (۱) و عربان فرستادند نا آنکه مجهت عبودیّت حضرت او و قبول نوبهٔ طلعت جناباو سه ملك معمور (۱) بلكه مخلوق گردید همچنانچه در حدیث قدسی مذكور است ١٠كه خداوند رحمن مي فرمايد كلماتي چند كه مفادش آن است كه خلق نمودم آدمرا نا پُرکنم زمینرا از ذرّیْت آن و زینت دهم ملك خودرا بفرزندان او پس اورا جا دادم در جنّت احدیّت خود و ملائکهرا امر بسجائي او نمودم و اورا منع نمودم از قرب شجرهٔ توحید و میدانستم که عصیان خواهد نمود و بجهت همین اورا خلق نموده بودم نا بتوبهٔ آن جنّات ١٥ نعيم ثمانية خودرا زينت دهم و بواسطة گناه او نيران سبعمرا مشتعل نمايم، خلاصه این بود سِرِّ گناه حضرت آدم اولی (۱) که باساء چند نامین میشود من جمله مشیّت ثانویّه و ارادهٔ اوّلیّه و جبرئیل و عقل اوّل و آدم اولی و مقام المحبّديّهاشِ ميخوانند و ازين سبب بودكه خداوند رحمن در سُورَهُ مَبَارَكُهُ إِنَّا فَتَحْنَا مَيْفَرِمَايِدَ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًّا مُبِينًا لِيَغْفَرَ لَكَ ٱللهُ مَا ٢٠ نَقَدُّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَ مَا نَأَخَّرَ وَ يُنِمَّ نِعْمَتُهُ عَلَيْكَ و بَهْدِيكَ صِرَاطًا مُسْنَفِيمًا یعنی آمرزیدم گناهان نورا از پیش و از آینه، حال حکم نفس خودرا در اطاعت و عصیان در حدّ خود بدان زیرآکه آنچه از برای آدم اولی ۲۲ مذکور می شود از برای جمیع آدمیّون مذکور است و مقام عَلَّمَ الآدم (٤)

یین و یسار و قلب و جناح و طول و عرض و دائره و عمق و <sup>لون</sup> و ترکیب و نور و ظلمت نمیگردد و این مقامیست که سیّد رسل و هادئ کلّ بُبُل در لیلهٔ معراج در فوق قاب قوسین او ادنی بعد خرق کلّ احجاب در خلونخانهٔ انس خطاب باو رسیدکه انت اکمبیب و انت السمبوب و ه انت الَّداعي و انت العجيب و بلسان على عَلَ شنين و جواب داد زيراكه لسان الله نفس او بوده همچنانکه در حدیث معراج مذکور است که خداوند بدست علی بهمراه حبیب خود شیر برنج میل فرمودند و سببی که دو نصف نمودند نصفرا خداوید بر داشته و نصفرا رسول آکرم او و بعــد از رجع از آن سفر میمون اثر نصفهٔ سیب از آستین شاه مردان بـــر آمد و ١٠ معلوم است که ذات اقدس الهی منزّه از اکل و شرب وگفت و شنــود میباشد و آنچه در مقام ذکر و اشاره میباشد در ملك اوست و منسوب بحضرت اوست جنانچه تفصيل آن معلوم گرديد خلاصه عالم لاهوت ملك توحید است وکلّ ذوات بنفسه موجدند و ذکر غیریّت و اثنانیّت درآن مذكور نيست و عالم لاهوت منسوب بتوحيد ذات ميباشد و اوّل مقام عقل ۱۰ و نعیّن اوّل و ذکر نار و نور و قرب و بعد و نزول و صعود وآدم ُو شیطان و مادّهٔ کلّ اضداد از ملك جبروت میشود ازین جهت بود که درین ملك حضرت جبرئيل امين كه اوّل عقل ميباشد درين ملك خطاب ربّ العزَّة باو رسيدكه مَنْ أَنَا وَ مَنْ أَنْتَ فَقَالَ أَنَا أَنَا وَ أَنْتَ أَنْتَ بِس آنش قهر الهی از خزائن تأدیب ظاهر گردین پر و بال اورا درهم سوخته باز ابر ۲۰ رحمتش باریدن آغاز نموده از آب حیات روح جدیدی بر قالبش دمید هان خطاب اوّلرا شنیه و جواب اوّلرا عرض نموده ایضًا پر و بال او در هم سوخت تا سه دفعه دفعهٔ اوّل در ملك جبروت دويمٌّ در ملكوت ستم در ناسوت خطاب صادر گردیه است در دفعهٔ آخر که ملك عبودیّت اسْت عرض نمود أَنْتَ ٱلرَّبُّ ٱلْجَايِلُ وَأَنَا عَبْدٌ ذَلِيلٌ و لهذا رزق عفول كه ٢٥ مقام نبوّت است انزالش باين بزرگوار مقرّر شاه و اوّل العابدين گرديد

<sup>(</sup>۱) كذا! بعني « لوت » (۱) در حاشيةً كَا بطور نسخه بدل: مأ مور

<sup>(</sup>٢) كذا فى جميع المواضع! (٤) كذا!

مقام میباشد اوّل بك نسبت شمس داردكه در آن مرتبه فانی محض میباشد و شمس را ربّ خود میداند و خودرا عبد میشمارد دوّم مقام استقامت نفس خودش میباشد و در این مقام جز نفس خود غیری را نمی شناسد و این مقام طلوع شمس توحيد است در مرآت فؤاد ومقام سيّم ملاحظة شعاع نفس خودش ه میباشد و در این مقام مدّعئ ربوبیّت میشود بر غیری که در ظلّ اوست و حقّ میگوید این است که مقام اوّل ربّ الأرباب میباشد در مقام ربوبیّت که ظهور الله است که باطن مشیّت اوّلیّه باشد و مقام ظاهــر آن اوّل العابدين است در ذروهٔ ابداع و هم چنين بدان ظهور ربوبيّت و ذكــر عبودیّت را از اوّل بلا اوّل الّی آخر بلا آخر چنین بدان و در وجود نیز ١٠ مثليَّت هم نميشود زيراكه نقطهٔ اوِّل چونكه آية الله ميباشد و خداوند واحد ومتفرَّد ميشود لهذا آيت آن نيز وإحداست وهم چنين آيت ثاني الى ما لا نهایة و ازینجاست که حکما میگویند الواحد لا یصدر منه الا الواحد بسبب آنکه شمس واحدراکه مقابل مرآت نگاه بدارند بك عکس زیاده نمی اندازد ومرآت دیگررا هم که مقابل مرآت اوّل بدارند حکایت شمس واحدرا میکند ١٥ ولى شرف مرآتِ اوَّل بر ثاني هان اقدميَّت است بحكم السَّابقون السَّابقون اولئك المقرّبون بس شمس اوّل آيت ليس كمثله شئ است و همين حكايت را در جمیع مرایا مینماید تا آنکه کلّ فی الکلّ آیت لیس کمثله شی بوده باشند ذاتًا او صفاتًا چنانچه که هستند، پس ظهور شمس نوحید که انوجاد ذوات موجودات است در عالم لاهوت وجود یافته و جمیع کینونیّات مختّق گشته ٢٠ و نقطهٔ ساذج كافوريَّه و حقايق مجرَّدهٔ نوريَّه ذكر آيشان كلمهٔ آلَسْتُ بِرَبِّكُمْ میباشد و وصف ایشان ذکر بَلَی میباشد و این کامتین ذکر حالیست نه حرف قالی است زیراکه این ملك جهت اثنانیّت در واقع ندارد و مشاههٔ احجاب و ذكر انا و انت نميشود بلكه ظهور صرف(۱) نوحيد و اشراق كلمه كن فيكون ٢٤ بنفس تجريد ميگردد و ملاحظهٔ جهات و حدود از قبيل فوق و تحت و

(۱) سر (۲) تن (۲) دو دست (۲) دو پا و سررا نیز چهار ظهور میباشد (۱) چشم (۲)گوش (۲) دماغ (٤) دهن و هکذا این قاعلهٔ اربعه ساری و جاری است از درّهٔ بیضاء الی ذرّهٔ نراب مجهت نذکره بعضی از ظهورانشرا ذكر نمودم پس ميگوئيم باذن الله فاعتبرول يا اولى الابصار يا اولى الافكار ان ه كنتم نعقلون هذا صنع الله في ملكوت اسائه و صفاته ان يا اولى الافئدة افلا تشكرون و امَّا نرتيب عوالم بر نهج عدلست كه آن نقطة ازليَّه عالم لاهوت است و در آن ملك شمس توحيد طالع است و غير الله مذكور نيست و جميع ذرّات در آن ملك موجودِ هستند ولى نقطة كلّ ذرّات مشيّت اوّليّه است بعد از آن [از] اشراق مشیّت اوّل مشیّت ثانی منوجد میگردد و هَکذا الى ما نهاية (۱) بما لا نهاية محسوب است و رتبة ثانى مطلقا در رتبة اوّل مذكور نیست بل فانی محض و معدوم صرف است و آن چهار مقامی که بین عارف و معروف در اوّل کتاب ذکر گردید محاّش در عارف و معروف اوّل در این مقامر است نه بین خالق و مخلوق که مراد ذات قدیم و حادث بوده باشد نظر بعدم جنسيّت بر خلاف اين مقام و سه مرتبهٔ ديگر قليل (١) و ١٥ غير ميسّر است بدليل حكمت، امّا قسم اوّل كه احاطهٔ سافل بر عالى بوده باشد محال وكذب است بذكر اسفليَّت نفس خودش امَّا قسم ثانى كه تقارن بوده باشد نيز با غير مكن است (٢) بدليل اوّل و امّا قسم ثالث كه اتّحاد بوده باشد خطاست بدلیل غیریّت و امّا قسم چهارم که ظلّیّت بوده باشد صدق و ثواب است زيراكه موجد رتبهٔ سافل همان مقام عالى است بمثل شمس . . وشعاع آن زبراکه شعاع بدون شمس وجود ندارد ولی آنچه در شمس میباشد در شعاع نیز موجود است امّا در مرتبهٔ خودش مثلاً شمسرا چهار صفت میباشد (۱) حرکت (۲) ضیاء (۲) حرارت (٤) لون و این هر چهار نیز در شعاع موجوداست و در واقع شعاع نمی شناسد بجز نفس خودرا زبراکه از ٢٤ حدّ خود بيرون نتواند رفتن و اين است معرفت تجلّی لها بها و شعاعرا سه

(١) كذا! (١) كَا: قلت (٢) نَا: نقارن بوده باشد با بين غير مكن است ،

<sup>(</sup>۱) كَاٍّ: حرف

15

لسان الله ميشود هم چنانچه تفصيل آن مذكور خواهد شد ، امّا تفصيل ظهورات باین قسم میباشد که فعل اوّل را چهار مرتبه میباشد بدلیل حکمت فعل و انفعال و ربط فعل بسوی انفعال و ربط انفعال بسوی فعل اوّلرا مشیّت دوّمرا اراده سيّمرا قدر چهارمرا قضا خوانند و ملك مشبّت ملك لاهوت ه و عالم جبروت ظهور الإراده و برون<sup>(۱)</sup> الفدر في عالم الملكوت و طلوع الفضاء في ملك النَّاسوت و مقام النَّقطة شأن القلم و رتبة الألف ذكر اللُّوح و ذكر الحروف نشعشع شمس العرش و بيان الكُلمة نلألأة (٢) قمر الكرسي و عرشرا نیز چهار رکن میباشد و هر رکنی را ملکی از ملائکهٔ مقرّب الهی حامل میباشد (١)حضرت ميكائيل (٢)حضرت جبرئيل (٢)حضرت اسرافيل (٤)حضرت . ، عزرائیل و ملك اوّل حامل وجود دوّم حامل ارزاق سیّم حامل حیات چهارم . . قابض ارواح ركن اوّل درّهُ بيضاء دوّم صفراء سمّ خضراء چهارم حمراء عالم اوّل ذرّ اوّل افرار اَلَسْتُ بِمَرِيَّكُمْ ازكلُ ذرّات موجودات گرفتند و در ذرّ ناني أ اقرار نبوّت مطلقه در پس حجاب عظیت از کلّ گرفتند و در ذرّ ثالث در پس حجاب قدرت اقرار ولایت کلیّه از جمیع عباد الله خواستند و در ذرّ ١٥ رابع ظهور انواع كثرات در پس حجاب كبريائي گشته و محبّت و نصديق كُلُّ في الكلُّ لازم شده و ركن نؤحيد در ابن عالم بكلمة سجان الله ظاهــر شده و نصدیقش بمشعر فؤاد میشود و رکن نبوّت بکلمهٔ انحمد لله ثابت می گردد و قبولش از مشعر عقل واقع میشود و رکن ولایت بکلمهٔ مبارکهٔ لا اله الا الله محقّق است و ادراكش بمشعر نفس زكيّه منصوّر است و عرفان ٢٠ شيعيان صادق بمشعر روح جسم بكلمهٔ طيَّبهٔ الله آكبر متمكِّن است و در تحت فلك خداوند كريم چهار عنصر موجود فرموده (١) نار (٢) هول (٢) ما. (٤) نراب و متوالدات این چهار در مقام نرکیب نیز چهار است (۱) جنّ (۲) انس (۲) حیوان (٤) نبات و انسان را نیز بچهار طبیعت خلق فرموده ٢٤ (١) صفراء (٢) دم (٢) بلغم (٤) سوداء وكلَّيَّةُ هيكل انسان نيز چهار است ٠٠

وجد في الرّبوبيّة و اذا خني في الْربوبيّة اصيب في العبوديّة ظاهر أنّ عبوديّت است و باطن آن ربوبیّت است و اشاره باین معنی فرمودند یعسوب الّدین و سبَّد الِعارفين روحي و روح الإمكان فداه ظاهرى امامه(١) و باطنى غيب لا يدرَك ومراد از إنَّا يلهِ وَ إنَّا إلَيْهِ رَاجِعُونَ هين مقام است كه مقام هويَّت ه كلّ شيّ ميباشد لهذا بدأ و عودكلّ باين نقطه است، امّا تفصيل ظهورات اربعه بقواعد كلَّيَّة الهيَّه و اصطلاحاتي كه بلسان اهل بيت عصمت و طهارت جاری شده چنین است که مذکور میگردد و بدانکه آنچه از مطلب بدلیل عقل ذكر ميشود اتّفاق جميع فرق هست أگرچه در اصطلاح اختلاف بوده باشد و هرگاه رفع اختلاف گردد بهود و نصاری و جمیع اهل ادراك در ١. ابن مطالب متَّفق هستند مثلاً در حقیقت چشم که تمرهٔ آن بینائیست اختلافی نیست ولی عرب بلسان خود عین میگوید و نرك گوز و هندی آك و هکذا هر طائفه بزبان خود اورا بنامی میخوانند ولی مرادکلّ یك معنی است و هرگاه نفسی صاحب اصطلاحات بوده باشد مقتدر میشود که باین بیانات حقّیت خودرا در ظهورانش در هر زمان بر مخالف و محنجب ثابت نمایسد ۱۵۰ زیراکه مفرّی از دلیل حکمت و موعظه از برای احدی نیست و امّا آنچه ذكر احاديث ميشود از ائمَّهُ دين سلام الله عليهم اجمعين بجهت اطمينان قلوب ضعفاء است زیراکه ایشانرا بهرهٔ از عقول خویش نیست یعنی که محتجب میباشند و هرگاه مطلبی را هم بوجدان خود فهیدند چونکه استقامت در نفوس خود نی بابند لهذا دوست میدارند که نصدیق از قول معصوم عَل بیابند ۲۰ نظر باینکه عقل بر دو قسم میباشــد عقل مطبوعی که وجدان خود نفس است و حجَّت باطنی است و عفل مسموعی که از لسان حجَّت ظاهره شنیده مبشود لهذا نطابق عقلين از جهت نفوس غير مستقيمه محبوب است از اين سبب ذکر احادیث مینهایم و الاً هرگاه نفس استقامت بهم برساند و فانی در ١٤ محبوب خود گردد جميع مدركات او وحی الهی است زيرا كه لسان او

كتاب نقطة الكاف في تأريخ البابيّة،

(۱)کا می افزاید: از

ذكر گرديد يك قاعن ايست از قواعد ملك حضرت منّان است نــه آن است که محدود و منحصر بوده باشد بلکه عند الله و عند اولیائـــه جمیع قواعد امر واحده است مثل عدد یك كه یك قسم از قواعد میباشد هم چنین دو و سه و چهار و هکذا زیراکه ظهور معرفة الله در جمیع موازین ه ظاهر و باهر میباشد و دست قدرت حقّ بسته نیست بل ید الله مبسوطتان (۱) است ولی چونکه فاعدهٔ چهار در نزد خلق اوضح در بیان و اسهل انر موازین میباشد لهذا این قاعده را مقدّم داشتیم و بیان آن این میباشد که مجهت نقطهٔ بدئيَّه دو جهت مذكور ميشود جهت غيب العيوبي و جهت شهادتی امّا غیب الغیوبی آن لا یذکر و لا یدرك و لا یشیر است چونکه آیت .، ذات الله القديم ميباشد و ليكن ذكر انّيّت در آن مقام هم نميشود بل صرف ظهور توحید و حقیقت بطون تفرید است و جمیع اساء و صفات در نزد این رنبه ساقط میباشد و داخل در عدد هم نیست بل موجد اعداد است و خالق كلّ بخلق (١) و ما خلق است لم يزل بر حالت وإحده است و لا يزال خواهد بود و امَّا مقام ظاهر این نقطه را نیز دو مقام است مقام باطن و ١٥ مقام ظاهر و مقام باطن آن مقام ذكر اوّل و ربوبيّت ظاهره و بروز الوهيّت و سائر اسماء و صفات علی حسب مقامهم میشود و مقام ظاهر آن ذکــر عبودیّت اوّلیّه و نعیّن اوّل و ماهیّت و امثالها میگردد و مقام باطن این مشيّت منسوب الى الله است بمثل ذكركعبه در فوق ارض كه بيت الله مخوانند و امثال آن و این مفام اوّل آیه نیّت (۱) و مرآتیّت میباشد و این ٢٠ آية حقيقت كلُّ شئُّ هست چنانچه فرمودند لكلُّ شيء آية تدلُّ على انَّه لا اله الا هو و اين مقام من عرف نفسه فقــد عرف ربّه ذكر ميشود و اين مقام اجعلك مثليست و مقام نحن هو و هو نحن ميباشد و ابن مقام ربوبيّت استكه فرمودند امام بحقّ لسان الله النّاطق جعفر بن محمَّد الصّادق عليهما " ٢٤ آلاف التّحيّة و السَّلامكه العبوديّة جوهرة كنهها الّربوبيّة اذا فقت في العبوديّة.

ذكر نمايم با وصف موانع بودن اسباب ظاهريّة چند من جمله در سفر ميباشم و حزن احباب در دل و خوف اعدا در سر و حقیررا سواد عربیّت و فضل و علم فارسی هم نیست و آنچه ذکر میشود بتأبید نور و فضل وجود حضرت سبجانی بدانید و قلّت در قواعد عربیّت و عدم علم و امـــلاء و ه انشاء و امثال آنرا عفو فرمائيد و حكم فطرت و جوهر عِلوم كه علم معرفة الله است فراموش ننائید و قدر آنرا بدانید و نصدیق خداوندرا در آیهٔ مباركه وَ مَنْ يَتَّقِى ٱللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مُغْرَجًا وَ يَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَجْنَسِبُرا نموده و از او بخواهید، خلاصه آنکه مقصود ذکر حقیقت و لبّ مطلب است و مطلب هرچه مبسوط بیان میگردد سبب احتجاب مستمع میشود بر خلاف ۱۰ اختصارکه موجب صفا و سرعت انتقال در رسیدن بمقصود است و مراد از نقطهٔ علم ادراك همين قاعدهٔ ربّانيست و علم كلّ شيّ در مقامر وجدان بغیر از این علم نیست زیراکه علم مبدأ و معاداست و هرکس سرّ این نقطهرا ادراك نمايد هزار باب علم بر او مفتوح ميگردد من جمله معرفت اساء و صفّات و سرّ ایجاد و نمرهٔ قوس نزول و قوس صعود و حقیقت ١٥ نارو نور و جوهر قرب و بُعْد و لطيفهٔ جنّت و نار و صفوهٔ علم و اختيار وفراق (١) جبرو تفويض ومعرفت طيّبين من الطيّب و الخبيث و نميز ميانة هر حقّ و باطلی و فهمیدن مراد الله در هر آن واحدی و استخلاص از جهل و شکوك و رهائی از قید تقلید کئود و امثال این علوم از قبیل ادراك حکمت تکالیف و شناختن فائلهٔ موت و احکام آن مثل رجعت و میزان و ۲۰ صراط و شفاعت و خلودین و هکذا و چونکه این علم مادّهٔ کلّ علوم است هرگاه کسی رشتهٔ این نقطه را در دست بگیرد و از اجمال وحدت بتفصیل عالم كثرت آورد جميع علوم بر او معلوم گردد زيرآكه علم نفس معلوم است و ظهور کلّ معلوم از ذکر اوّل شده است خداوند نوفیق عنایت فرمایدکه ٢٤ ادراك اين علم مجهت جميع طالبين ميسر گردد ، امّا بيان ابن قاعد كه بر جهار

في الملك وإننهي المخلوق الى مثله و جاء الطَّلب الى شكله و السَّبيل الى معرقته مسدود و الطُّلب الى محبَّته مردود وجودُهُ انبانه و دليلُهُ آبانه الى ان قال روحی فداه فی کلام طویل، (۱) خلاصهٔ کلام از این قبیل بسیار است و این بود ضرر و نقصان نقطهٔ وصلیّه که اثبات وحدیت وجود میکند و امّا ه هرگاه قائل بنقطهٔ فصلیّه نیز بشویم نقصان آن نیز پر واضح است زیراکه غیر طلعت جمال الله را دیدن و بسوای ید قدرت حضرت او منصرفی دانستن کفر محض و ظلم صرف است وکیست ظاهر در ظهور بجز ظهور او و نیست در سرّ بطون بغیر از بطون او همچنانچه سیّد العاشقین و جوهر العارفين جناب سيَّد الشهداء عَلَ ميفرمايد الغيرك في الظَّهور حتَّى نكورٍ ١٠ دليل عليك ، (١) ابن است كه فرمو دند كه اعرف الله بالله لا بغيره لأنَّ الغير . لا يوجد حتَّى نكون دليل عليه، (١) خلاصه آنكه معرفة الله در نقطة وصل و فصل نیست بل نقطه ایست بین الوصل و الفصل و سرّ آن در حقیقت ببیان نی آبد و ادراك نی كند این نقطهرا مجز چثم فؤاد و آن نور واحد است و بجز از واحد نتواند دیدن و آن بعد از فساء کلّی ظاهر میشود ١٥ كه در ذكر حقيقت موجد الحقايق فرمودند كشف سجات الجلال من غير اشارة وكال التّوحيد نفي الصّفات عنه است و ابن مقامرًا بجر از اشراق فؤاد بقسی دیگر ادراك نمی شود و در این مقام مشاهدهٔ شاهد و مشهود و آیت و آیة علیه نمیگردد بسبب آنکه شاهد و مشهود ذکر اثنانیّت است و ُدر دؤیّت توحید کی ثابت شود و امّا آن مقام نوخید صرف هرگاه بخواهد . در مقام کلمه و بیان در آید چهار مرتبه باید تنزّل نماید از مقام آشراق فؤاد تا مذكور شود، (١) نقطهٔ غيبيّه (٢) نقطهٔ مشهوده (٢) حروف (٤) كلمه، و این ظهورات اربعه اصل الأصول و جوهر قواعد الهیّه میباشد و من مجول الله و قوَّته برسبیل اختصار ذکر مینهایم زیراکه مراد حقیر فقیر نه اظهار فضل ۲۶ وکال است که طول در مطلب بدهم و شواهد وادلّهٔ عقلی و نقلی زیادی

جميع نواقص ومعرّى ازكلّ معايب بوده وخواهد بود، پس آنچه ذكر هو الأوّل و هو الآخر و هو الظّاهر و هو الباطن ذكر كرده ميشود هان ذكر مشبّت ميباشد هم چنین است حکم سایر از اساء و صفات الٰهیّه ولی ادراك این نقطه در نهایت مشكل است زيراكه هرگاه وصل بذات بارى تعالى نمايد مشرك است بنل ه سلسلهٔ حکما و بعضی از عرفا زبراکه حکما ذات و صفات اللهرا بنحو اشرف و آكمل قائل شده اند و ميگويند ذات الإمكان عالم وانّ الله اعلم منه وازجهت الزام(۱) جنسیّت و محلٌ و نغیّر مشرك شده اند و عرفا بادّعای خود جمیع كثراترا بيك نقطه راجع نموده اند و آن نقطهرا ذات قديم شمارند و لهذا بوحدت وجود قائل شده اند و حال آنکه لسان الله النّاطق ميفرمايد كان ١٠ الله و لم يكن معه شيء و الآن كما كان و هو العالم قبل ايجاد المعلوم و هو الفادر اذ لا مقدور لـــه و هو الغنيّ بذاته عمّا سواه و لا يُعرف بغيره و لبس دلیل علیه لان الدّلیل پدلّ علی احتیاجه و الدّلیل فی حدّ وجوده مُوجُودٌ وَ لَا يَكُونُ فِي رَبَّةِ الْمُدِّلُولُ وَ الدُّلِّيلُ وَ الْمُدَّلُولُ هَا آيَتَانَ فِي مَلَّكُهُ و لا يكون في حد ذاته و دليل ذاته ذاته و صفاته في حدّ صفاته كما قال يا من ه ا دلّ علی ذانه بذانه و معرفت ذات بر تو معلوم گردد در مقام بیان که مراد ذات ظاهر است زیراکه ذات الله در نزد غیر خود معرفت آن معروف نیست لا بالنَّفی و لا بالإثبات و آنچه که مذکور در نزد خلق هست هان ُدر حدُّ خلقَ ميباشد و خلق لا يزال در رنبهٔ عجز و فقر خود واقف است و اورا حدّی نیست که برنبهٔ جق برسد و خود هم نیز نظر بغنای نفس ۲۰ خود شایسته نیست که تنزل نموده ناکه بمرتبهٔ خلق در آید بل ذکر این سخن غلط و خطا وكذب محض ميباشد و استغفار مبنايم از ذكر خطا بل نمیگویم در این مقام مگر آنچه دارای علم اؤلین و آخرین فرموده که کفایت ميكند جميع اهل اشارت را (٢) فقال روحي فداء كلُّ ما ميَّزنموه بأوهامكم في ادقّ ٢٤ معانيه فهو مخلوق مثلكم مردود اليكم رجع الوصف الى الواصف و دام الملك

(١) كذا في الأصل، و الظاهر: النزام، (١) نَا: اشاراترا

### در معرفت وجود موجد كلّ الوجود،

و سبیل آن آنست که هر صاحب وجود نظر بوجود خویش که مینماید با خود تفکّر نماید که موجد وجودم خودم میباشم بـا دیگریست، جواب از ه لسان عقلش باز آید که اگر باعث بر هستی خودم ذات خودم میباشد لازم می آید که ذات من غنی بوده باشد و محتاج بغیر نگردم و رادّی از جهت ميهلات نفس من نبوده ، چون تأمّل نمايد بجز عجز و فقر در نفس خود شيئي نیابد یقین بوجود موجدی سوای نفس خود نماید و علمی اورا ظاهرگردد که لازم است که آن موجد موصوف بصفات من نبوده باشد زیرا که هستی . من عین احتیاج است و هستی او عین غناست زیراکه هرگاه او هم بمثل من محتاج بوده باشد مقتدر بر رفع احتياج من نخواهد بود،

#### در [آنکه] معرفت ذات اقدس ذکر در بی ذکری می شود،

امًا راه بسوی معرفت آن ذات اقدس در مقدّمهٔ رساله ذکر نمودیم که راه ۱۰ معرفت عارف بسوی معروف بچهار قسم میسّر میباشد و در هریك از آن اقسام أربعه ربط ميانهٔ عارف و معروف بدليل حكمت لازم است و بدون جنسیّت ممکن نیست بل محال میباشد و پر ظاهر است که میانهٔ حق و . خلق ربطی و سخیّتی منصوّر نمیباشد زیراکه بذکر(۱) خالق و خلق و غنی و محتاج و قديم و حادث ضدّيّت مطلق و بينونيّت تامّه است و لهذا جوهر ۲۰ علم در این مقام آن است که هر نفسی که طلب معرفت ذات افدس اورا نماید بنفسه مشرك میباشد زیراكه طلب افتران یا احاطه یا وحدت یا

(١) كذا في الأصل، و الظَّاهر: بين،

جنسیّت نموده و جمیع این اقسام شرك مطلق است و نمی شناسد ذابت منزّه اورا بجز ذات اقدس او نظر بغناء نفس منعالی او و عدم وجود شیئی در رنبهٔ او این است که لسان الله انحق فرمودند یا من دل علی ذات. بذاته و تنزُّه عن مجانسة مخلوقاته و در مقام ديگر اشرف كُلِّ الوجود و اوَّل ه عابد در نزد معبود بلسان عجز در منتهای فقر عرض نمودند بیا الهی سا عرفتُك حقّ معرفتك و ما عبدتُك حقّ عبادتك و ربٌّ زدنى فيك تحيّرًا و در مقام تنبیه ربّ مجید در قرآن حمید خویش میفرماید لاَ تُدْرِکُهُ ٱلْأَبْصَارُ وَ هُوَ بُدْرِكُ ٱلْأَبْصَارَ و امثال ابن اشارات بسيـــار است و درين مقام احدیرا راه بسوی معرفت ساحت قدس عز او نیست و منکر معرفة ١٠ الله نيزكافراست زيراكه بجهت همين خلق شاه اند و آن معرفت ظاهــرهٔ امکانی آن میباشد که آیة الله و مرآت جمال الله و اوّل مــا صدر و دُرّ بیضاء و مبدأ المبادی بیش (۱) میخوانند و از انجاست که خداوند جلّ و علا در فرمان لازم الإذعان خود ميفرمايد سَنُريهمْ آيَاتِنَا فِي ٱلْآفَاق وَ فِي أَنْفُسِهمْ حَنَّى يَنَبَّنِّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحُقُّ و أَفْقِ أَوَّلِ أَفْقِ أَمَكَانِيَّهُ مِيباشِدُ و أَن مقام مشيَّت ١٥ است كه مادَّهُ وجودكلٌ موجود است كه ميفرمايد خلق الله الأشياء بالمشيَّة · و خاق المشيّة بننسها و در اين مقام نقطة الإمكان و بهاء الأكوان فرمودند با عليَّ ما عرف الله بمثل انا و انت و ما عرفني بمثل الله و انت و ما عرفك بمثل الله و آنا و فی تفسیره علمرا نفس معلوم و ذکررا عین مذکور بدان تا سرّش بر نو ظاهر گردد چونکه بدلیل حکمت کثرت منتهی بنقطهٔ وحدت ۲۰ میشود و آن نقطهٔ بدئیّه ذکر وحدانیّت و واحدیّت حضرت حقّ است و چونکه میانهٔ اشیاء با مشیّت اوّلیه جنسیّت و نوعیّت میباشد لهذا مرجع کلّ باوست همچنانکه بدء کلّ از او شده و ذات مقدّس ازلیّه محلّ بدء و ختم نبست زیراکه هرگاه چنین بوده باشد محلّ نغییر و جنسیّت و ترکیب مجهت ٢٤ حضرت او لازم آيد و اين لوازم نقصان ميباشد و ذات جناب سجان منزّه از

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل، والظَّاهر: مبدأ المبادئش،

(١) كذا في الأصل ١

آن نمیرسد و حال آنکه مجملی از مفصّل ظاهر آنرا مجهت تذکّر ذکر نمودم، پس ای موالیان من حقیررا دو التماس و وصیّت با عامّهٔ شما میباشد (۱) آنکه طلب مکنید شیئی را مگر لله و در طلب نکاهل را جائز ندانید (۲) آنکه از مفام خود بك ذرّه زياده از آنجه هستيد ادّعا نكنيد و مدّعيان مفامر عالىرا هم ه بزودی ردّ ننائید و امر ایشان را محال و سهل نشارید زیراکه سلامتی هر نفسی در عمل باین دو موعظه میباشد و خسران کلّ در خلاف آنست و ٔچونکه در ابتدای این کتاب ذکر مقام نقطه بسیار گردید و اصل نوشتن این رساله در باب توحید و ذکر مبدأ و معادکه اصل دین میباشد نوشته میشود لهذا نام این کتابرا نقطة الکاف نمودم بدو جهت یکی آنکه ۱۰ خودرا صاحب اسی و رسی نی دانم نــا ذکر خودرا نمایم زیـــراکه ذکر خودرا در بی ذکری می شمارم، دوِّم آنکه مسطور گردید که نقطه را پنج مقام میباشد و آن مقام هاء است و هاء چهار مرتبه که ترقی نمود کاف میشود وكاف چهار نقطه است نقطة المشيّة و نقطة الإرادة و نقطة القدر و نقطة القضاء وكاف اوّل كلمهٔ كُن ميباشد وكاف دوّم فيكون و غيب و شهادت ١٠ كاف ميم است كه ذكر ميم مشيَّت ميشود كه اوِّل امكان بمشيَّت شئيَّت بهم رسانیه و لهذا اسم نقطة الکاف حقیقت دارد و لهذا در صدر کتاب اوّل نقطه گذارده ام این اؤل ظهور است در مقام تجرّد دوّم در تحت نقطـه هَ نوشته ام که نعیّن اوّل بوده باشد و بعدرا هو نوشته شده است که نعیّن ُهَ میشود و بعد ذکر امتناع و قدّوسیّت آن ذکر جمیع اشارات شده است ۲۰ و در واقع و در ظاهر ذکر بسم الله الرّحمن الرّحيم شده است که اوّل اسماء و صفات الله میباشد و بعد ذکر نوخمید و نبوّت و ولایت و شیعیان در خطبه شنااست و ان شاء الله نبارك و نعالى نفصيل خطبهرا ذكر خواهيم ۲۲ نمود و در یك مقدمّه و چهار باب مذکور میشود،

فقال اطفئ السّراج فقد طلع الصّبح، و اجمال شرح ابن حديث شريف هان رتبهٔ حقیقت است که فوق کلّ مقام است بیانش در ننزّل ممکن است لا بالارتفاع و هرگاه خداوند عمرکرم نموده و اعراض معرضین عارض نگردین بحول الله بیانی در حاشیه خواهم نمود، مختصر از مقام حقیقت مقام نقطه ه است و از برای مقام نقطه پنج مرتب در ظهورش مقدّراست لهذا نقطة الوجود و طلعة المعبود بنج مقام از براى كميل ذكر فرمودند و پنج مقامر هاء است بكلُّ قواعد، بقاعلهٔ حكماء فعُّل و انفعال و ربط فعل بسوى انفعال و ربط انفعال بسوى فعل و صورت جامعهٔ آنست، و بقاعلهٔ ابجد حرف بنجم، وبقاعدة نقطه وحركت وحرف وكلمه ومعنى، و بقاعده الف ١٠ غيبيَّه والف ليَّنه و الف غير معطوفه و الف معطوفه و الف قائمه ميگويند و قواعد بسیار است و ذکرش موجب طول کلام میشود و بیان مــا در اختصار است، خلاصه مقام يقين مقام نقطه است و مقام نقطه مقام حقيقت است و مقام حقیقت مقام ذروهٔ وجود است که مقام لی مع الله حالات نحن هو و هو نحن میباشد و این مقام فناء کلّی است و بعد از خرق هنتاد ۱۰ هزار حجاب از نور و ظلمت میسّر میشود که در احادیث شموس عظمت وارد شده است و سرّ آن در مقام خود ذکر خواهد شد، پس اصل دین معرفة الله است و آن نقطهٔ علوم است كه حضرت امير عليه بهاء الله ثمّ حماله فرمودند العلم نقطة كثّره (۱) انجاهلون و مقام يقين در رسيدن بنقطة علم است و آن مقام حقّ اليقين اسبت، زيراكه انسانرا چهار نفس ميباشد ٢٠ نفس امّاره است و آن شأن جهل مطلق است نفس ملهه است و آن مقام 🕝 شكّ است نفس لَوَّامه است و شأن آن ظنّ است نفس مُطَّمَّنَّــه است و شيوهٔ آن علم است، ومقام يقين نيز در سه مقام مذكور است علم اليقين عین الیقین حق الیقین پس ای طالب سالك و ای مؤمن مجاهد بــر نو ٢٤ معلوم گرديد كه مقام بس مقام عاليست و دست هر كونه هبتى بادنى رتبه

كلمة الجامعة و لهذا جعل الله ذكرنا في كلّ صباح و مساء(١) هذه الكلمات

ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَّنَيَّةُ ٱرْجَعِي إِلَى رَيِّكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَّةً فَادْخُلِي فِي عِباَدِي وَ ٱدْخُلِي جُنّتٰی، لهذا مادای که نفس صاحب یقین نگردد قابل خطاب مستطاب حضرت ربّ العزّة نمي شود و لابق رجوع و صاحب رضا وشايستگي دخول در زمرهٔ عباد الله المكرمون و مستحقّ ورود در جنّت احدبّت الهيّه نيست ه و تحصیل مقام بقین نمودن را نمی بایست سهل و آسان گرفت زیراکه مقام يقين مقام حقيقت است كه كميل بن زياد از شمس حقيقت شاه ولايت سؤال نمود و کیفیّت سؤال این بود که در هنگامی که آن سیّد امکان بسفری نشریف میبردند و کمیل یکی از اصحاب کبار و پاران خاص بوده و در ردیف مولای خود سوار شده خلوتی خالی از اغیار و مفامی بس عالی از برای خود یافت ١٠ لهذا عارض در پيشگاه فضلش گردين اظهار نمود يا سيّدي ما اكحقيقة جواب قهرآمیز از ساحت جلالش صادر گردین وگویا بلسان واقع فرمودند که ما لك واكتميقة لأنَّ اكحقيقة سرَّ من سرَّ الله و جوهر في خزينة الله مأمور بامر الله فقال روحي فداه شرحًا مبسوطًا حتَّى إنعدِم آثار انانيَّة الكميل من إشراقات نور المجلال فيعجز (١) الكميل فقال بلسان تمام العبوديَّة يا مولاى انَّني السَّتُ ١٥ صاحب سرُّك فقال روحي فداه نعم و لكنَّ الأمر امر عظيم فقال او بمثل مولای الجلیل بخیب آملیك (۲) و برد السّائلین (۲) من باب فضلك فقال لا والله يا كميل انَّني مجيب دعوة المضطرِّين و انِّي في الحين ثمَّ بعد الحين بمثل . الحين و قبل الحين ارشح رشح مَن طفح من مقامر الحقيقة عليك مُخذ منَّى بقدر فوَّتك و آكتمه من غير اهله فيا كميل الحقيقة كَشف سجحات الجلال ۲۰ من غیر اشارة فقال با سیّدی ما فهمت مرادك زدنی بیانك و اثر جبرتی و اعف باحتجابی فقال محو الموهوم و صحو المعلوم فقــال زدنی بیــانلــُـــ فقال سلام الله عليه هتك السّتر لغلبة السّرّ فقال يا محبوبي زدني بيانك فقال جذب الأحديّة بصفة التّوحيد فقال يا مقصودي زدني بيانك فقال ٢٤ نور اشرق من صُبح الأزل فيلوح على هيآكل التوحيد آثاره فقال زدني بيانك

(١) كذا في الأصل و الظُّاهر: فعجز، (١) كذا في الأصل!

الأربعة نزل الله من خزائن علمه سجان الله من خزينة اللاهوت و اكحمد لله من ملك انجبروت و لا اله الآ الله في اجمة اِلملكوت و الله آكبر في قصية النَّاسوت و آخر ذكرنا ان اكحبد لله ربُّ العالمين، و أمَّا بعد بر ه افئلَ صافیهٔ موحَّدین و در مرآت زاکیهٔ عاقلین و در نفوس طبّبهٔ سالکین و در مذاق معندلهٔ ارواح ظاهربّین مخفی و پوشین نیست که خداوند حکیم على الاطلاق خلق نفرموده خلقرا الاّ لأجل اظهار جوده و فضله و اوَّل انجود هو الوجود و الوجود هو المعلوم و المعلوم هو نفس العلم و العلم هو المشيَّة والمشيَّة هو الحبَّة كما قال في الحديث القدسي كنت كنزًا محفيًّا فاحببْتُ ١٠ أَنْ اعرف فخلفت الخلق لكي اعرف، بس مادَّهُ ايجادِ موجودات محبَّت گردید و نمرهٔ محبّت خداوند ظهور معرفت اوست در ملك او همچنانکه در كلام مجيد خود ميفرمايد وَ مَا خَلَفْتُ ٱلْجِنَّ وَ ٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ اى ليعرفون و ير ظاهرست كه عبادت بدون معرفة الله محال است زيراكه مادامی که شخصی عارف بحق نفسی نشود که او صاحب جمال است مجذوب ١٥ بطلعت كال او نمي شود و هرگاه او نداند كه او داراي رتبهٔ جلال است خائف از نائرهٔ قهرش نمیگردد و بدلیل عقل معرفت درمیان عارف و معروف بر چهار قسم میباشد (۱)علوّ مقام عارف بر معروف (۲) نساوی مقام (۲) ذکر اتِّحاد (٤) علوَّ مقام معروف است بر عارف و اين مقامرا مقام ظلَّيَّه ميگويند ، حال مشاهن نماکه ازین اقسام اربعه میانهٔ نو و معبود نوکدام یك میسر ۲۰ است و نحصیل آنرا نموده و حفظِ وجودِ خودرا درك نما نا مستریج در مهد امن و سرور بوده باشی زیراکه تفریح و اطمینان در نفس بهم نمیرسد ٢٢ الَّا برسيدن بمقام اليقين همچوكلامر خداوند خبير شاهد است كه يَا أَيُّمُمَا

<sup>(</sup>۱) یکی از نسخه های اصلی که کامل باشد و از آن جهت برمز (کّا) از آن نشان داده میشود در حاشیه کلمات آئیه را دارد: «مراد از صباح طلوع هر شمس ٔ حقیقت و مساء غروب آن یا مراد از هر شهود و هر غیب میباشد،

## هو الأمنع الأقدس

#### بسم الله الرّحمن الرّحيم

حمدِ بلا مثل و نعت بلا كفو وصف ِ جمال ذاتِ اقدس نعالي بوده و هست ه در مرآت افتانَ موجودات من اهل اللاهوت و هم يقولون في ذرّ الأولى من الوجود بلسان المعبود شهد الله الله الا هو فسجانه سجانه عمَّا يقول العارفون، و شكر بلا عِدل و درودِ بلا فصل شايستهٔ ذات منوّری ميباشد که ذکر شریفش در عالم جبروت بذکر اوّل مذکور و اشراق نور عظمش در كنگرهٔ عفول محصول وكلَّم بلسانه بقولون هذه آبة التَّوحيد و حجاب ١. الله التَّفريد ليس كمثله شيء و انَّه روحي و روح الإمكان فداه كونول اوَّل ا العابدين، و بهاء الله ثمَّ ثنائه سزاوار طلعتِ جلاليست لا يزال كه شمس وجودِ عالیش در عالم ملکوت از برج انت العالی فوق کل المنعال طالع و تبرّق نار قهّاریّنش ثمّ رحمانیّت و عدالتش در سرّ هر ذی نفسی متنفّس و کلّهم بنظره ناظرون بانّه واحدا عشر (۱) من ذریّه روحی و نفسی و نفس کلّ ١٥ الموجودات فداهم احجاب القدرة و قمص طلعة الولاية و اوصياء رسوله و ا امْناؤهً على خلقه في كلّ عوالمه من الغيب و الشهادة ، و تجلّيات بلا نهايات من انوار قمر الولاية على هيآكل شيغته من اهل النَّاسوت حتَّى يقرؤن في . : لوح اجسامهم كلمات الله العليا من الأسماء و الصفات و يقولون نحن ثمرة ١٩ الوجود ونحن طلعة المعبود ونحن نقولون (١) إنَّا لله و انَّا اليه راجعون و نحن

. (١) كذا في الأصل! فدآکاری و عجیب ترین آثار شجاعت و جانفشانی از ایشان بظهور خواهد رسید ، ثانیا آنکه ایران هنوز قابل آنست که عالمرا از خیالات و افکار خود متأثر سازد بدرجهٔ که کمتر مملکتی در این باب بپای او میرسد زیرا که بهائیان آگرچه عادت غریبی بمبالغه و اغراق در خصوص عدّهٔ هم مذهبان مود دارند معذلك شكی نیست که مذهب ایشان خیلی در مغرب و مشرق بخصوص در مغرب افصی یعنی امریکا منتشر شده است و بعلاوه عدّهٔ ایشان نیز روز بروز در نزاید است ،

فرّم ۱۲۲۹

میان میرود و یك حسّ حقیقی وطن دوستی و یك نوجّه عامّ باین نكته که کَلَیّهٔ ایرانیان از هرطبقه و جنس که باشند باید دست بدست یکدیگر داده برای خیر وطن و صلاح ایران متَّفقًا کارکنند کمکم روی کار میآید، بیست و سه سال قبل که راقم حروف در ایران بودم اوضاع زردشنیان ه عمومًا و زردشتیان یزد خصوصًا خیلی پریشان بود و لاینقطع موضوع ایذا و شتم و اهانت بلکه در ازمنهٔ فترت و انتقال سلطنت در معرض خطر فعلی واقع بودند، امسال یکی از دوستان ایرانی من استفتائی در این خصوص از دو مجنهـ د بزرگ شبعه ساکن نجف آخونـ د ملاّ عبد الله مازندرانی و آخِوند ملاً کاظم خراسانی نموده ایشان بخطّ و مهر خود جواب ۱۰ نوشنند و فتوای صریح بحرمت ایذاء و تحفیر زردشنیان و «سایر اهل ذمّه که در حمایت اسلامند» داده اند، عین این استفتا و جواب آن در ديباچهٔ انگليسي اين كتاب (ص ن - نا) مسطور است، روى هم رفته ملاحظه میشود که این اواخر یك مسلك مجامله و ملایتی در حوزهٔ ریاست روحانی شبعه تولید شده است و از ایشان بالطبیعه بسایر طبقات سرایت کرده ١٥ و بدينطريق يك حسّ صادقانهٔ از وطن پرستي كه يكي از بهترين علامات امید لهری نهضهٔ ملّی حالیّه است بتدریج در عموم طبقات ملّت ایران بیدار مى تمايد، مذهب بهائي بعقيدة اين بنده زياده از أن مشرب بين المللي دارد که امروزه بتواند بجال حالیّهٔ ایران مفید واقع شود یا دردی از دردهای ایران را علاج نماید ، از کلمات بهاء الله است که «لیس الفخر لمن یحبّ ٢٠ الوطن بل َ النخر لمن يجبُّ العالم» و اين سخن اگرچه در مقام خود بس عالی و لطیف است ولی امروزه اشخاصی که وطن خودرا بالاتر از هرچیز و هرکس در دنیا دوست داشته باشند فقط چیزی است که ایران بدان احنیاج دارد، باوجود همهٔ اینهـا ظهور طریقهٔ بابیّه و بهائیّــه دو چيزرا افلاً بعالميان ثابت نمود اوّلاً آنکه ايرانيان را وقتي که بولسطهٔ ١٥ اسباب و محرَّكات روحاني عميقًا نحريك و نعييج نمايند بالانرين درجة

بغير ما نزَّل في الظَّاهر انَّه (١) محروم من روح الله و رحمته الَّتي سبقت للعالمين»

ایضًا در موضع دیگر گوید: –

«اگر نفسی بیاید و هرچه بیاورد و هرچه بگوید قبل از الف سنه ه باطل بوده و هست چه که سبب فساد و اضطراب عالم است مبشر آمد خبر نمود متمَّم آمد نمام فرمود دیگر ظهور از برای چه و از برای که» ایضاً در جای دیگر گوید: -

«أَنْ يَا فَلَمْ فَاكْتَبَ عَلَى اللَّوحِ ثُمَّ أَخْبِرِ النَّاسُ بأنَّ الظَّهُوراتِ انتهت بهذا الظَّهور المُشرق المنير، مَنْ يَدَّعى قبلَ انمـــام الألف هذا المقام الأعزُّ ١٠ الأعظم العزيز انّه (٢) قد افترى على الله وكان من المفسدين لأنّ بذلك يفسد امر الله و لن يستقرّ بين عباده المؤمنين (۲)»

ابن نفرقهٔ آخری و حقد و حسد و جنگ و جدالی که از آن ناشی شد راستی اینست که اثر خیلی بدی در ذهن این بنده پدید آورد چه من همیشه پیش خود خیال میکنم و از دوستان بهائی خود نیز همیشه پرسیده ام که ١٥ پس نفوذ و قوَّهٔ نصرّف و قاهريّتي كه بعقيدهٔ ايشان اوّلين علامت كلمة الله و از خصایص لا ینفكّ آن است كجاست در صورتیكه در مقابل این همه نصوص «الهی» از قبیل «عاشروا مع الأدیان بالرّوح و الرّیجان» و «همه بار یك دارید و برگ یك شاخسار» و نحو ذلك ایشان با أعضاء خانوادهٔ خودشان با ایندرجه تلخی و عداوت رفتار میکنند؟

۲۰ مجدّدًا در این اولخرگویا مرکز اهبّیت و محور توجّه عامّه در ایران از مذهب بسیاست تحویل شده است، نعصّب قدیم مابین سنّی و شیعه، بالاسری و شیخی، مسلمان و یهود و عبسوی و زردشتی درکار است از

<sup>(</sup>۱) كذا؛ و الظَّاهر: فانَّه، ﴿ (٢) كذا ١ و الظَّاهر: فانَّه، ﴿ (۲) اغلب نصوص بها الله راجع باین موضوع در کتابی فارسی موسوم باتیان الدّلیل لمن برید ٢٥ الأقبال الى سواء السّبيل كه در ماه صغر سنة ١٢١٨ بطبع رسيد مسطور است،

که یکی از مهرترین قسمنهاے کتاب است (ص۲۰۲ الی آخرکتاب) باستثنای حکایت جناب بصیر(ن ص ۲۰۰–۲۲۰=ت ص ۲۶۲–۲۶۷) بکلّی حذف نموده است،

از آنچه گذشت میتوان یك میزان اجمالی از مفایسه بین ناریخ جدید ه و نقطة الكاف كه اساس آنست بدست آورد، شيؤه مغرضانه مؤلَّف اخبر در جرح و تعدیلات و زباده و نقصانهائی که در کتاب قسدیم بعمل آورده نیک ظاهر وهویداست، کم مذهبی در تاریخ دین شده که در عرض مدّت ٦٩ سأل (١٢٦٠-١٢٢٩) مانند مذهب ميرزا عليميد باب این همه نغیبرات و تبدیلات درآن روی داده باشد، و کمتر مذهبی در ۱۰ دنیا این همه گروندگان از جان گذشته و این همه شهدای یی نرس و بیم برای خود می تواند بشمرد، دو اختلاف بزرگه در عرض این مدّت مایین بابيّه روى داد و اتّحاد اوّليّهٔ ايشان را مبدّل بانفسام نمود، يكي اختلافي که باعث انقسام بابیّه ببهائی و ازلی گردید، دیگر اختلافی که بعد از فوت بهاء الله (دوّم ذی الفعاه هزار و سیصد و نه) مابین خود بهائیان دست ١٥ داد و بعضي از ايشان بېسر بها. الله عبّاس افندي (يا عبد البهاكه آکنون اینطور معروف است) گرویدند و بعضی دیگر بیسر دیگرش میرزا محبَّد على، بواسطة اين اختلافات آكنون بابيَّه بجهار فرقه منقسماند از اينقرار: آوِّل کسانی که خودرا «کلٌ شَیْئیّ» مینامند و ایشان عبارتند از بابیانی که بهمان بآب و ما اثی به ایمان آورده دیگر کاری باینکه وحی او کیست ۲۰ ندارند، عدد ایشان باید بغایت اندك باشد و راقم حروف هرگز یك نفر از ایشانرا ندیدهام، دوم ازلیان که میرزا مجیی نوری ملقب بصبح ازل(۱) را وصی و جانشین باب میدانند و گویند من یظهره الله هنوز

نیامن است، این طایفه نیز نسبهٔ اندك و عدد ایشان گویا روی بنناقص است، سُوم بهائیانی که برادر صبح ازل میرزا حسینعلی نوری ملقب ببهاء الله را من يظهره الله ميدانند ولي گُويند بعد از بهاء الله اقلاً تا هزار سال دیگر هیچ گونه «ظهور» جدیدی نخواهد بود (چنانکه صریح «کتاب اقدس» و سایر نوشتجات ایشان است) و گویند چون بسر بهاء الله عبّاس افندی بعضی ازاین قبیل ادّعاها مینماید لهذا اورا باید کنار گذارده برادرش میرزا محمد علی را رئیس روحانی مذهب دانست، جهارم بهائیانی که گویند «در فیض الله نعطیل نیست» و دعاوی عبد البهارا (که حقبقت آنرا نگارناهٔ این اوراق هنوز بطور یقین ندانسته ام چیست) نصدیق ١٠ ميكنند و اورا فعلاً مظهر وقت ميدانند، آكثر بابيَّه آكنون از ابن فرقهٔ اخیره هستند و خیلی عجب است که تاریخ صبح ازل و نابرادری او بهاء الله چگونه مجدّدًا در مادّهٔ مبرزا محمّد على و نابرادریش عبّاس افندی تكرار شد و چگونه در مذهب بابيّه فرقهٔ ارتجاعيّون يا بارتي محافظين هیشه مقدّر شان است شکست مخورند، باوجود اینها موقع عبّاس افندی ١٥ خيلي باريكتر وكار او خيلي مشكلتر از يدرش بود زيرا در مسئلهٔ من يظهره الله چنانکه سابق مذکور شد باب جای نأمّل ومجال تردّد برای احدی از اتباع خود نگذارده است و بر ایشان حتم نموده که هرکس در هز کجا ادّعای این مقامرا نماید بی چون وچرا و بلاشرط شئ اورا نصدیق نمایند، ولی بهاء الله کاررا باین آسانی نگرفته و تا مدّت هزار ۲۰ سال تمام میدان ادّعای «ظهور» جدیدی را برای هیچکس خالی نگذارده و جمیع هوی و هوسهارا از بیخ بریده است، مثلاً در کتاب اقدس

«من يدّعى امرًا قبل انمام الف سنة كاملة انّه كذّابٌ مفتر نسأل الله بان يؤيّن على الرّجوع ان تاب انّه لهو التّوّاب، و ان اصرّ على ما قال مَن يُؤيّن عليه من لايرحمه انّه لشديد العقاب، من يؤوّل هذه الآية او يفسّرها

<sup>(</sup>۱) که الی بومنا هذا (محرّم ۱۳۲۹) در حیات و با خانواده و پسران خود درجزبرهٔ قبرس سکونت دارد،

ی – شورش زنجان

(نَ ص ۲۲۰ س ۱-ص ۲۲۸ س ۱۲ = تَ ص ۱۲۰-۱۷۰، رجوع کنید نیز بص ۱۲۰ س ۱۹-ص ۱۲۱ س ۲۶ از نَ)، در کمتر واقعـهٔ در دو کتاب مذکور اینقدر اختلاف روایت دین میشود که در واقعهٔ زنجان، و این اختلاف نه فقط بین نَ و تَ است بلکه نسخ تَ نیز با یکدیگر خیلی اختلاف دارند، ولی روی همرفته روایات نسخ مختلفهٔ تَ مفصّل نر و مبسوط تر از نَ است،

### ياً - صبح ازل

این قسمت از نقطة الکاف (ص ۲۲۸-۲٤٥، ص ۲۰۸ س ۱۵–۱۸) که ۱۰ مهرترین قسمتهای کتاب است صاف وساده بتمامها از تاریخ جدید حذف شده است و السّلام،

#### يب - قتل باب

(نَ ص ٢٤٥-.٠٠٠ = تَ ص ٢٩٢-٢١٦)، اينجا نيز روايت تاريخ جديد خيلى مشروح تر است ولى باز حسب المرسوم بعضى فقرات نقطة الكافرا ٥٠ حذف كرده است مثلاً حكايت خواهش نمودن باب از اتباع خود در حبس كه اورا بكشند (نَ ص ٢٤٦ س ١٠ – ص ٢٤٧ س ٢)، و همچنين حكايت فرستادن جسد بابرا بر حسب وصيّت خود باب بنزد وحيد ثاني (۱) يعني صبح ازل (نَ ص ٢٥٠ س ٢٥٠) بكلّي از تَ حذف شاه است،

# يج َ – وقايع بين قتل باب وقتل مصنّف كتاب نقطة الكاف (سنة ١٢٦٨–١٢٦٨)،

تاریخ جدید بقتل باب ختم میشود و این قسمت اخیر از نقطة الکافرا

عقول و افئهُ درّاك از ادراك آن عاجز است و آن نوشخِات را آقا سيّد یجیی دارابی و جناب عظیم در نزد جناب معزیّ الیه دیـــــنه بودند و میفرمودند قریب چهار هزار بیت بود فرقی با این بیانات زمان ظهور نداشت، خلاصه آثار بزرگی و جلالت قدر و عظمت شأن در بدو طفولیّت ه از جبههٔ هایون ایشان هویدا و از اطوارشان آثار بزرگواری آشکار و پیدا بود چنانچه در بدو طفولبّت از ذکور و اناث بودن حمل زنان حامله قبل از تولَّد خبر میدادند و از اغلب امور اتَّفاقیّه و زلزله و خراب شدر بعضی امکنه بطور واقع بیان میفرمودند که اگر تفصیل آنهـا ذکر شود مطلب از دست میرود ولی مقصود این است که چنین اشخاص کامل ١ نا انواع اقتدارات باطنيّه و قدرت و صفات الهيّه از آن حجّت خدا نميديدند ويقين كامل حاصل نمي نمودند بدون جهت و سبب نفهميده ونسنجيك در بذل جان و مال و نرك نام و ننگ وعیال و اطفال بآن درجه اهتمام و اصرار نميكردند على الخصوص جناب خال از مشاهدة بروزات وظهوراتي که در طفولیّت آن حضرت وافع و ظاهر شده بود مدّتی محیّر بود و در ١٠ حالت آن حضرت حبرت داشت و پس از اظهار امر بـــاز هم متوقّف و مجاهد بود نا آکه بمنام یفین و اطمینان رسید و چانکه ذکر شد در جانفشانی بطوری ثابت قدم گردید که دیگری سیصد نومان میداد که ایشانرا نکشند راضی نشد و گفت نهایت شرف و سعادت من در این شهادت است و کال آرزو و آمال من در سبیل حضرت جانان نثار ۲۰ کردن جان است»،

طَ – شورش نیریز ٔ

(نَ ص ۲۲۲س ۷-ص ۲۲۰ س ۱ = تَ ص ۱۱۰-۱۲۲، ۱۲۸)، رجوع ۲۲ کنید بنسمتِ دَ، ص نَز،

<sup>(</sup>۱) در مقابل وحید اوّل بعنی سیّد بجیی دارابی،

دروغ است عرض کردم کدام حدیث فرمودند حدیثی که از شاه ولایت [منقولست که] فرمود که معانی جمیع کتب آسمانی در قرآن است و معانی نمام قرآن در فاتحه است و معانی نمام سورهٔ فاتحه در بسم الله است و نمام معنی بسم الله در باء است و معنی باء در نقطه پس معنی جمیع در نقطه هُ است و نقطه هیچ بیانی ندارد من از استماع این نکتهٔ لطیفه ساکت و مخيّر شدم و ايشان را بر داشته بدر خانهٔ مباركه رفتم جدّهٔ مكرّمهٔ ايشان عفتِ در آمن عرض کردم سرکار آقارا من نی نوانم معلّم باشم و تفصیل را معروض داشتم آن علیا جناب بایشان گفت شما از اینگون فرمایشات دست بر نمیدارید چه کار دارید باین نوع فرمایشات بروید درس بخوانید ۱۰ فرمودند بسیار خوب نشریف آوردند مثل سایر اطفال بنای خواندن درس را گذاشتند و من هرچه اصرار کردم الف با نخوانید قبول نفرمودند و خواندند و یك روز دیدم با طفلی كه زیر دست ایشان نشسته است آهسته صحبت میکند چون خواستم گوش بدهم ساکت میشدند بعد از آن خودرا بر آن داشتم که بصحبت شما توجّه ندارم ولی ملتفت بودم شنیدم بآن ١٠ طفل ميگويد چنان سبكم كه أگر مخواهم بفراز عرش بروم ميتوانم ميخواهی بروم و خودرا از زمین حرکت میداد در حال گفتن میخواهی بروم و حرکت کردن بر من حیرت و تعجّب مستولی شد نبسم نمودم و از نبسم من فورًا ساكت شدند وكذلك اوقاتي كه هنوز مشغول مشق نشك بودند ميديدم همه روز قلمدانی می آورند و مشغول بنوشتن میشوند خیال کردم چون ۲۰ میبیند اطفال دیگر خطّی میکشند میل کردهاست بنوشتن و امثال اطفال دیگر خطّی میکشد و کاغذرا سیاه میکند چند روزی بههین منول گذشت نا آنکه یك روزکاغذرا از دست ایشان گرفتم ببینم چه میکنند چون ملاحظه کردم دیدم چیزی نوشته اند تعجّب تمودم که مشق نکرده چگونه مبنویسد در مضامین نوشته تأمّل کردم دیــدم مراتب معرفت و توحید ٥٠ است كه باقصى الغايه نوشنه اند در بهايت فصاحت و بلاغت بنحويكه

آن جناب جان و مال خودرا در سبیل عبودیّت آن حضرت نثار نمود تا فعل ایشان بر جمیع تجّار حجّت باشد و بدانند که ایشان آن حضرت را در دامان خود بزرگ کرده و از زمان طفولیّت تا هنگام بلوغ و پس از آن تا زمان اظهار امر حالاتی مشاهده نمودهاند که از هیچ بشری الی الآن ه دیله و شنیله نشله و بدان جهت کمر عبودیّت آن حضرت استوار کرده و جانش را نثار نمود و آگر نه چنین بود بآن استقامت و آرزومندی جانفشانی نی نمود و این مسلم است که بواسطهٔ امورات بدیعی که ازآن حضرت بتواتر مشاهه کرده بود مجذوب و مفتون شد چنانچه در زمان تولَّد الملك لله فرموده و در ایّام طفولیّت نزد جناب شیخ عابد برده بودند که درسی ۱۰ بخواند وشیخ عابد مردی بود فاضل و کامل زیاد مقدّس و از شاگردهای شیخ احمد مرحوم و از جملهٔ اصحاب و مصدّقین با صدق آن حضرت بود و از جملهٔ حکایات ایّام طفولیّت آنحضرتراکه ایشان حکایت کرده بودند یکی این است که روز اوّل که آنحضرترا نزد من بکتب آوردند بعادت اطفال دیگر الف با نوشتم و درس دادم بعد از ساعتی مجهت ١٥ شغلي بيرون رفتم بعد از مراجعت چون مججره نزديك شدم قرائت قرآنرا با صونی هوش ربا و حزین شنیدم نعجّب نمودم داخل حجره شدم قرائت قرآن را پرسیدم که می نمود اطفال دیگر گفتند آقا بود پرسیدم قرآن خواناهاید سکوت نمود گفتم از کتابهای فارسی خوبست مجوانید کتاب حقّ اليقين را نزد ايشان گذاردم گفتم بخوانيد چون هر ورقى را گشودم ديدم ٢٠ خوب ميخواند گفتم شما فارسىرا خوانهايـد پس بيائيد عربيرا بخوانيد بهترست شرح امثله را پیش او گذاردم چون معنی بسم الله را برسم معهود میان طلاّب بیان کردم فرمودند چرا لفظ رحمن شامل مؤمن وکافر است و لفظ رحم مخصوص بمؤمن است گفتم حكما قاعنهٔ دارند كه زيادتي [مباني دالٌ بر زیادتی] معانی است و رحمن بلئ حرف زیاد است فرمودند ٥٠ يا اين قاعن غلط است يا حديثي كه شما از حضرت امير روايت مى نمائيد

نزد خود طلبیدم و سربگوش اوگذاردم وگنتم بیا نبرّی کن مجیفهٔ اعليجضرت قبلة عالم قسمكه آنجه منظور نظر و مقصود خاطرت باشد و خواهش كنى بدون مضايقه حاصل ميكنم ونرا خدمت اعليحضرت سلطان میبرم و سالی پانصد نومان وظیفه و استمراری در حقّ نو بر قرار میکنم ه دیدم حیرت آمیز نگاه میکند گفتم آگر بالمرّه نرك این طریقهرا مینمائی عارنی عالی بجهت نو میخرم و دختر خودرا با اوضاع وافره بنو میدهم بعد از شنیدن آن همه نویدات جواب داد مرا بدختر صاحبجمال خود و اموال فانیهٔ دنیا فریب مسه ما دنیا و آنچهرا در اوست بشما و اهلش ارزانی داشتیم و در طریق محبّت حضرت دوست بهمین شربت شهادت ١٠كفايت نموديم

در ضمیر ما نی گعبد بغیر ان دوست کس هر دو عالمرا بدشمن ده که مارا دوست بس

چون این سخن را شنیدم و قابل هدایتش ندیدم بدهنش زدم و اشاره کردم که اورا از مابقی دیگر زودنر بکشند *»* ،

فقرهٔ دیگرکه راجع مجاجی سیّد علی خالِ باب است اینست: -«جناب حاجی سیّد علی خال مردے بود ناجر و مسنّ و معتبر و جهاندیده و خالوی حضرت اعلی روح ماسواه فداه سلالهٔ سادات اطیاب و طایفهٔ انجاب و در میان جماعت نجّار بتقوی و نقدّس معروف میبود بقسی که اوقانی که از شیراز و یزد خیال مهاجرت و مسافرت آلی الله ۲۰ و جان بازی در سبیل محبّت محبوب امکان و بدیع آکوان طلعت اعلی داشنند جمیع محاسبات خودرا رسیدگی نموده و همه مطالبات محتملهٔ مردمرا ادا نمودند باین طور که خود نشریف میبردند در خانها و آن حقوقرا میدادند و طلب حلّیت و عنو نموده و وداع باز پسین میکردند و بهمین طور با یکان یکان از آشنایان و ذوی القربی و ذوی الجفوق وداع نموده ۲۰ متوجّه دار اکخلافه و عزیمت آذربایجان و شرفیابی حضور نمودند ، باری

ساده راکه « بلی من بایی هستم و مجهت شما جان میدهم» تبدیل بیك خطبهٔ واعظانهٔ کسالت انگیزی مینماید، نأثیری که از این نوع نصرّفات در شخص حادث مبشود نصوّر آن آسانتر است نا تحریر آن، چیزی که هست حقیقت امررا بکلّی بصورت دیگر در ذهن جلوه میدهد و آن شجاعان ه پر شور و حرارث و آن از جان گذشتگان بی باك سركش دورهٔ اولىرا در نظر ما مانند وعّاظی ساکن وآرام و مطبع و منقاد بطبق مسلك بهائيّه متأخّرين مجسّم ميكند،

حکایت حاجی ملا اسمعیل قبّی یکی از شهدای سبعهرا که در ظرف یك هنټه که با رفقا در حبس بود غذا نمیخورد و شب آخرکه حضرات را ۱۰ فردای آن روز میخواستند بکشند وی تنها غذای سی و هفت نفررا خورد (نَ ص ٢١٦ س ١٢-١٧) چون بنظر جامع ناريخ جديد گويا عاميانه يا مضحك ميآمــنه است بكلّی انداخته است، از طرف دیگر دو فقره راجع بحكايت شهداي سبعه در تاريخ جديد مذكور است ڪه از نقطة الكاف بكلِّي مفقود است، يكي از آنها اينست: -

«حاجي عليخان حاجب الدُّوله(ا) در مقام حيرت و نعجّب از احوالات این اشخاص مجهت یکی از محارم و دوستان خود نعریف کرده بود که اعلیحضرت قبلهٔ عالم امر فرمودکه در وقت کشتن حضرات بملاحظات چند من حاضر باشم وقتیکه بمحلّ مقتل ایشان رسیدم در میان آن هفت نفر سیّدی جوان و بسیار خوشرو وخوشمال دیدم و بجدّی خوش سیا و ٢٠ مليج منظر بود [كه] دلم بحالش سوخت و بخيال افتادم كه بهر نحوى ممكن شود آن سیّد هاشمی نسبرا از کشتن نجات بدهم و محضًا لله نگذارم در سنّ شباب کشته شود وقتی که چهار یا پنج نفرراکشته بودند آن جوانرا

<sup>(</sup>۱) فرّاشاشی بی رحم فسیّ الفلب معروف ناصر الدّین شاه و پدر مرحوم محمّد حسن خان اعتماد السَّلطنه وزير انطباعات، (رجوع كنيد بثرجمة مقالة سيَّاح ص ٢° حاشية ۱) و ترجمهٔ ناریخ جدید ص۲۰٦–۲۰۸)،

حکایت مؤمن هندی و شهدای سبعه گعانیده است و آنرا خیلی مختصر و ابتر کرده و تغییر و تبدیلات زیاد در آن داده مثلاً حاجی میرزا جانی گوید (ص۲۰۷ س ۲۰۱۸) بعد از آنکه سیّد بصیر هرچه جهد کرد که خودرا بقلعهٔ شیخ طبرسی رساند ممکن نشد بگیلان آمد اهل انزلی ه اورا بعنف از آبادی خود بیرون کردند از آنجا بقزوین آمد «بعد از آن ریانه بارض قدس [یعنی طهران] گردیده بجهت قرب بجوار حضرت وحید آیعنی ازل] و درك شرفیایی فیض حضور باهر النور جناب بهاء الأمکانرا میود» وبعد از آن گوید (ص۲۰۹ س ۲۰٪) جناب بصیر «در ارض نور در خدمت حضرت وحید و جناب بهاء مدّت چهار ماه هم سرور بودند و از شراب محبّت یکدیگر سرمست وخرّم در آن بساط عیشها نمودند و طناب الفترا چنان بر هم تابیدی که بهیچ تیخ حادثهٔ بریده نگردد»، تاریخ جدید از نمام این فقرات نجاهل کرده و بجای ههٔ آنها فقط جملهٔ گنگ ذیل را نوشته است (۱): – «از آن جمله در طبّرتای (۱) ازل که ایشان ذیل را نوشته است (۱): – «از آن جمله در طبّرتای (۱) ازل که ایشان صامت بودند خلق را بأزل میخواندند از جهت فتنه جناب بصیر اعتنائی ما بآن نداشت و قبل از ظهور طلعت ابهی روح الأمکان فداه مؤمن ما به ای نام به مودند و قبل از ظهور طلعت ابهی روح الأمکان فداه مؤمن

بایشان بود»، حکایت غریب فریاد کردن سگی و گفتن سیّد بصیر که این سگ رجعت فلان شخص است و نشانهٔ منزل و اولاد آن شخصرا دادن و بعد از تفحیص صدق قول او معلوم شدن که در نقطهٔ الکاف (ص ۲۰۸ س ۲۰۱–ص ۲۰۹ س) مذکور است از تاریخ جدید بکلّی حذف شده است، در نقطهٔ الکاف حکایت شهدای سبعه (ص ۲۱۰–۲۲۳) بلا فاصله بعد از حکایت مؤمن هندی مذکور است و در کاییات با تاریخ جدید بعد از حکایت موابق است اگرچه تاریخ جدید بعضی عبارات را زیاده

و نقصان کرده یا نغییر و نبدیل داده است، مثلاً ایرِن عبارتِ نقطهٔ الکاف (ص۲۱۰ س۲۱-۱۰): –

«مردمان مفسد بامیر عرض نمودند که حضرات بابیّه میخواهند خروج نمایند وچندین هزار نفر جمع شدهاند ظاهر آنست که مطلقا دروغ نگفته «بودند ولی باین شدّت هم نبوده و ظاهر آنست که یك منافقی از اهل خودشان رفته بودند و این فننهرا نموده»، در تاریخ جدید بجای آن فقط این عبارت را دارد: - «بعضی از مفسدین و مغرضین بعرض میرزا محبّد نقی خان امیر کبیر رسایندند که طایفهٔ بابیّه خیال خروج و مفسله را دارند»،

۱ از طرف دیگر مجای این عبارتِ موجز سادهٔ نقطة الکاف (ص۲۱٦ می ۲۱۳ می

«مرحوم حاجی [ملاً اسمعیل قبی ]راکه از انبار بمیدان می آوردند مردم میگفتند این بابی است ایشان مخندیدند و میفرمودند که بلی من بابی هستم و مجهت شا جان میدهم»، در تاریخ جدید عبارت ذیل ۱۵ مسطوراست: –

«روز دیگر که مجهت کشتن ایشان را بمیدان می بردند حضرات نماشائی در بین راه بایشان سنگ میزدند و نحش میدادند و میگفتند اینها بابی و دیوانه شده اند جناب حاجی میفرمودند بلی ماها بابی هستیم ولی دیوانه نشده ای مردم ماها مجهت تیقظ و آگاهی شما از جان و مال و مال و اطفال خود گذشتیم و از دنیا و اهلش چشم پوشیده یم شاید شما متنبه شوید واز حیرانی و گهراهی نجات یابید و در مقام تفحص برآئید و حقرا چنانکه سزاوار است بشناسید و بیش از این محتجب نمانید»،

فقرهٔ فوق خوب نمونه ایست برای نوع نصرّفانی که مؤلّف ناریخ جدید درنقطة الکاف بعمل آورده است سنگ انداختن نماشاچیان را از مود میافزاید و خندهٔ آن شیر دلان را حذف میکند و این دو کلمه حرف

<sup>(</sup>۱) این جمله فقط در یك نسخه از تاریخ جدید موجود است و بافی نسخ بجای آن هیچ ندارد، (۲) كذا فی الأصل(?)

بدون سؤال و جواب لازمه بانواع عقوبات شاقه و عذابهای شدید شهید میکنند و زمین ظهر بار فروش را از خون این اصحاب رنگین می نمایند و مقصود اصلی ما نیز از ورود باین سر منزل بلا و محن اقامهٔ شهادت فعلی نمودن و بدرجهٔ رفیعهٔ شهادت فائز شدن است هر کسی که بتمام ه استقامت در نهایت رضا و رغبت با حالت وجد و سرور قدرت و طاقت حمل این بارگران را دارد باند و با من مصافحه نماید و هر کس که بقدر ذرّهٔ احتمال عجز در وجود خود میدهد مکلفست برفتن و تکلیف ما لا یکطاق بر احدی روا نیست اکنون با جمیع اصحاب و احباب وداع کامل نموده و از همین منزل برود»،

ر و نیز ملاحظه کنید یك فقرهٔ راجع ببهاء الله را که در ناریخ جدید (ص ۲۶–۲۰) مذکور است و صریحًا گوید که منقول از ناریخ حاجی میرزا جانی است و حال آنکه اصلا در نقطة الکاف مذکور نیست، این است آن فقره: –

«و در هان اوقات که این فتنه [بعنی فتنهٔ مازندران] بروز نمود مرحوم حاجی میرزا جانی محرّر این وقایع با عالیجاه محبّد نقی خان نور و چند نفر دیگر خدمت جناب بها روح ماسواه فداه که هنوز سرّ وجود ایشان در سرادقات حکمت الهی مستور بود رسین و مستدعی رفتن قلعهٔ شیخ طبرسی شده بودند مرحوم حاجی میرزا جانی نوشته است که ما مکررّ استدعای رفتن و همراهی نمودیم وجواب فرمودند اگر برویم نمیگذارند وارد استدعای رفتن و همراهی نمودیم و و و این فقره غیر میسّر و مقدّر (۱۱) است و لیکن برحسب استدعا و اصرار فدویان قبول فرمودند و اقل آن مقداری که دیگران میگویند و اصرار فدویان قبول فرمودند و اقل آن مقداری که دیگران میگویند جهار هزار تومان نقد بجز سایر اسباب و ملزومات دیگر باتفاق بر داشته بودند اگخ»

۲۶ از طرف دیگر چند فقرات نقطهٔ الکاف (ص ۱۲۹ س ۱۶–ص ۱۷۰

س آ و ص ۱۹۲ س ۱۱-۱۱)را تاریخ جدید بملاحظهٔ اینکه شاید سو، اثری خواهد بخشید حذف کرده است، مقایسه کنید نیز نامهٔ را که جناب قدوس بشاهزاده مهدیقلی میرزا نوشته آنطور که در نقطهٔ الکاف (ص ۱۲۳ س ۱۳ ص ۱۳ س ۲۰ ص ۱۳ س ۲۰ مسطور است با عین هان نامه آنطور که تاریخ ه جدید (ص ۵۹ – ۱۳ ) می نویسد، مقایسهٔ این دو فقره از نامه بی مزه نیست:

نقطة الكاف: - «امّا تو اى شاهزاده فريب دنيا و غرور جوانی خودرا مخور و بدان كه ناصر الدّین شاه سلطان باطل است و انصار او در آنش الهی معذّب میباشند و مائیم سلطان حقّ كه رضا جوئی حضرت خداوندرا می نمائیم هرگاه تو هم رضای محبوب را میخواهی كه چشم از دنیا بپوش و بنزد ما بیا مظلوم باشی بهتر از آنست كه ظالم باشی»،

تاریخ جدید: – «و لیکن ای شاهزادهٔ آزاده بدون تحقیق و تنتیش بریختن خون سرباز بیچاره انباز مشو و بکشتن این مظلومان تیغ نعدّی مکش و توسن سنم متاز زیراکهٔ بر اعلیحضرت سلطان دادگر این امررا ۱۰ مشتبه و اورا بی جهت کینهور نمودهاند و الا ممکن بود که بفوّت تدبیر و انصاف رفع این اختلافرا چنان کنند که شمشیری از غلاف کشین وسخنی از ظلم و اعتساف شنین نشود»،

و این جملهٔ نقطهٔ الکاف (ص۱۷۳ س ۱۱–۱۲) «در دعوی رجزِ ایشان[یعنی بابیه] یا صاحب الزّمان ویا قدّوس بوده و کلام خبیث اوشان ۱- [یعنی قشون دولتی] یا ناصر الدّین شاه» از تاریخ جدید محذوف است،

- 0. (757-751) س  $= \overline{v}$  ص = 717 س = 70. (0.757) س = 750 س = 750 س = 750 س = 750 سیّد بصیررا که در نقطة الکاف در اواخر کتاب (ص = 750) مذکور است در تاریخ جدید اینجا (ص = 750) ما بین

<sup>(</sup>۱) لعلّه: مقدور ،

ح - قائمیّت باب، مؤمن هندی، شهدای سبعه،

که مسلمانان ببابیه می زنند از قبیل آنکه ایشان طریقهٔ اباحیه دارند و یا آنکه باشتراك در نساء قائلند و نحو ذلك قدری صورت صدق میدهد و معلوم میکند که این تهمنها بکلّی بی اساس صِرْف نبوده است یعنی فقط از راه دشمنی مسلمانان تمام این حرفهارا جعل نکردهاند بلکه چیزکی بوده و مردم چیزها گفته اند،

#### ز - محاصرهٔ شیخ طبرسی

(ن ص ۱۰۵-۲۰۹ = ت ص ۱۶-۱۱)، هر دو روایت در اصول وقایع مطابق اند ولی تاریخ جدید بعادت معهود بسیاری از فقرات و جمل را که بنظر او مطابق مصلحت وقت نمیآمن انداخته و از طرف دیگر خطبه ها و انامه های رؤسای بابیه را شاخ و برگی زیاده از حد داده و آنها را لباسی از خضوع و خشوع و موعظه که در اصل بکلی از آن عاری بوده اند پوشانید، مقایسه کنید مثلاً خطبه ملاً حسین بشرویهٔ را در سواد کوه آنطور که در نقطه الکاف (ص ۱۰۵ س ۲۲ الی ص ۱۰۱ س ۲) مسطور است با عین هین خطبه آنطور که تاریخ جدید (ص ۱۰۵-۱۷) ذکر کرده و اقلاً ده برابر خطبه اصلی آنرا بسط داده است، وما محض نمونه نصرفات فوق العاده که تاریخ جدید در نقطه الکاف نموده عین این خطبه را چنانکه در تاریخ جدید مسطور است اینجا ذکر می نمائیم تا حقیّت این حطبه را چنانکه در تاریخ جدید مسطور است اینجا ذکر می نمائیم تا حقیّت این دعوی بر قارئ واضح و مبرهن گردد: --

«بعد از قرائت خطبه و بیان مواعظ و نصائح و مذمّت از بعض «بعد از قرائت خطبه و بیان مواعظ و نصائح و مذمّت از بعض ۲۰ حوادثات و حرکات ذمیمهٔ ابن بی بقا دنیا فرمودند: حضرات بدانید که بحکم عقل سلیم جمع ضدّیْن نشاید و آئین دنیا داری با قوانین آکال دین موافقت نفاید و تحصیل ذهب با تکمیل مذهب مطابق نیاید زیراکه از بدو ایجاد عالم امکان الی الآن آنانکه بتأبیدات خداوندی و استعداد از بدو ایجاد عالم امکان الی الآن آنانکه بتأبیدات خداوندی و استعداد فطری در مقام معرفت حقیقت عرفان و آکال مراتب عبودیّت و ایان

بر آمدند در اوّلین قدم تا از املاك و اموال و عیال و اطفال خود چشم نپوشیدند و از اعتبارات ظاهرهٔ ملکیّه و جمیع من فی الأمکان و جان خود نگذشتند مجرکت قسدم ثانی مساعد و مقتدر نشدند چنانچه در هر عصر و اوإن الى الآن جميع انبيا و اوليا و اصفيا نا از صراط شؤونات ه و نعلَّقات این کهنه رباط نگذشتند و با وجود احاطه و استیلای قدرت بسبطه با اصحاب و انصار خود باستقامت تمام تا قیام در پذیرائی انواع صدمات شدیده و شکیبائی در تحمّل اقسام تکالیف عنیفهٔ شاقه ننمودند و باهتمام تمام اقدام در شهادت فعلى نهرمودند نتوانستند محجوبين قوم خودرا از دركات ضلالت و ظنّ و شَرَكِ شِركٌ برهانند و بُدائن يقين و مأمن ١٠ ايمان برسانند، لذا حضرت سيَّد الشَّهداء عليه آلاف التَّحيَّة و النَّناء محض هدایت و ارشاد عباد و اثبات حقیّت و سداد امر خود با جمیع اعوان و انصار در نهایت استقامت و استقرار در عرصهٔ جانبازی باقامهٔ شهادت فعلی قیام فرمود و پس از چندین سال از نتیجهٔ شهادت آنحضرت حقیقت شریعت نبوی نضجی گرفت و قوانین این دین مُبین آمتزاجی یافت و ما ١٥ نيز محض تينّظ و آگاهی بنی نوع خود از ناقص وکامل و جاهل و عاقل و عارف و على و مجهت رفع اشتباه و شبهات و اعتراضات مُعْرِضين و دفع غفلت غافلین این عصر و اوإن آینه بر وفق رضای حضرت محبوب مأمور و ناچاریم که فعلاً بجنینت و حقیّت این امر بدیع شهادت داده و مجهت اثبات صدق تصدیق خود از جمیع من فی الملك چشم پوشیده ۲۰ و در اعلای امر صاحب امر صدمات صعب مستصعبرا که احدی از آحاد ناس قادر بر نصوّر أن نيست و فوق طاقت بشر است مخمّل شك و بذل جان بی عوضرا برهان بطلان دعاوی ارباب غرض قرار دهم و باقامهٔ این قسم دلائل بی ریب و ریا علق این امر متعالی را مداّل و مبرهن نموده و بمعاندین و محجوبین انمام حجّب نمائیم و مسلّمًا بدانید که ما ٢٥ بعد از ورود مازندران بهيج وجه من الوجوه مفرّ نجاني نداريم و مارا ب - جوانی باب و ابتدای امر او

(نَ ص ١١٠-١٠٠ = تَ ص ٢٩-٢٩)، دو خارق عادت که در نَ بباب نسبت داده از ت حذف شع است،

جَ – ناریخ باب نا وفات منوچهر خان

٥ (نَ ص ٢١١- ١٢٠ = ص ١٩٨ - ٢١٢)، خارق عادت ديگر ڪه در نَ بباب نسبت داده ازت حذف شده است،

### دُ – ایمان آوردن سیّد مجیبی دار ایی

(نَ ص١٢٠-١٢١ = تَ ص١١١-١١٥)، تاريخ جديد اين قسمت را بقسمت نهم از ناریخ حاجی میرزا جانی (ص ۲۲۴–۲۲۹ از متن حاضر = ت ص ۱۰ ۱۱۵–۱۲۲) اکحاق نموده و معلومات بسیاری افزوده که در نقطة الکاف ندارد هرچند در یك مورد (حكايت منقوله از كوچك على بيك) باسم و رسم از ناریخ حاجی میرزا جانی نقل میکند، این فقرهٔ نقطه الکاف (ص ۱۲۲) راکه سیّد بجبی بجاجی میرزا جانی میگوید که «بجقّ ذات اقدس باری که هرگاه پدرم با آن جلالت قدر وعظمت شأن انکار این ١٠ ظهور باهر النّوررا نمايد البنّه من بدست خود قاتل ايشان ميشوم» از تَ حذف شع است،

#### تاریخ باب الی استنطاق وی در تبریز

(نَ ص ١٦٢ – ١٤٨ = تَ ص ١٢ – ١٢٨ ، ٢٦٨ – ٢٤٠ ، ١٢٨ – ٢٩١)، وقتی که بابرا از اصفهان بآذربایجان میبردند در وقت عبور از کاشان ۲۰ دو روز و دو شب مبهمان حاجی میرزا جانی مصنّف نقطة الکاف گردید چنانکه گذشت و در نقطة الکاف آنچه راجع باین واقعه است فقط این ٢٤ است (ص١٣٢–١٢٤): - «و ديگر غذا ميل نفرمودند الاً دركاشان آید و همین است عملی که مؤلّف ناریخ جدید بعهد گرفت و بطور دكخواه بلكه خيلي هم ما فوق دكخواه از عهن برآمد،

حال آگر ما بخواهیم بدقت کامل جمیع فصول و جمل نقطة الکافرا که میرزا حسین همدانی مؤلّف تاریخ جدید تغییر و تبدیل داده یا آکثار ه و نقلیل نموده شرح دهیم آگرچه بی فایده نیست ولی فوق العاده طول خواهد کشید و از گنجایش یک دیباچه میرون خواهد رفت فقط نمونهرا بچند مثال آکتفا میکنیم<sup>(۱)</sup>، محتوبات نقطة الکاف دو قسمت است یکی ديباچه كتاب (ص ۱-۹۹)كه بكلّی با ديباچه ناریخ جديـــد فرق دارد و مطلقا ادنی ربطی بین آن دو نیست، دیگر قسمت ناریخی کتاب است که ١٠ مقصود در ایجا مفایسهٔ همین قسمت از هــر دو کتاب است، و محض سهولتِ نطبيقْ رؤس مطالبرا بجندين فقره نقسيم ميكنيم هرچند در اصلِ دوكتاب مذكور هيچگونه نقسيم بابواب و فصولى نيست، و اختصاررا در حوالهٔ بصفحات برای نقطهٔ الکاف (ن) و برای تاریخ جدید (ت) علامت میگذاریم، و مقصود از تاریخ جدید همه جا ترجمهٔ انگلیسی راقم حروف است ١٥ که در سنهٔ ۱۸۹۲ در کمبریج از بلاد انگلستان بطبع رسیده است.،

آ – شیخ احمد احسائی و حاجی سیّد کاظم رشتی

(نَ ص ۹۹–۱۰۰ = تَ ص ۲۱–۲۲)، حکایات راجعه باین دو استاد در نقطه الکاف خیلی مشروح نر و مرتبط نر است و آن دورا «باب اوّل» و «باب ثانی» مینامد و از خود میرزا علیمید بباب و باب امام و باب ٢٠ الله و باب الله الأعظم نعبير في نمايد (١)

<sup>(</sup>۱) رام حروف در ذیل ترجمهٔ تاریخ جدید بانگلیسی ص ۲۲۹-۲۹۳ یك مفایسهٔ عام منصَّلی مأبین دو کتاب مذکور بدست داده و مواضع عمنً ما به الاختلاف بین آنَ <sup>(۲</sup>) رجوع کنید بنهرست دورا معیّن نمودهام هرکه خواهد بدانجا رجوع نماید، اساء الرّجال در آخر این کتاب،

کتاب محصور است بین دو تاریخ مذکور یعنی ۲۷ شعبان ۱۲٦۱ – سلخ ذی الفعدی ۱۲۲۸، و از این عبارت کتاب در صفحهٔ ۲۱ «الیوم که هزار و دویست و هنتاد و هفت سال از بعثت رسول الله گذشته» معلوم میشود که تألیف کتاب یا لااقل این موضع از کتاب در سنهٔ ۱۲۲۷ بوده و چه قدماء بابیه معمولاً از بعثت تاریخ میگذاردند نه از هجرت و بعشترا بزع خود همیشه ده سال قبل از هجرت فرض میکردهاند، و اما این عبارت در صفحهٔ ۹۲ «و اکمال که هزار و دویست و هفتاد سال از هجرت رسول الله گذشته دین آن سیّد بشر قوّت گرفته اکخ» بدیهی است که مراد از آن تاریخ نقریبی است نه تحقیقی یعنی چون غرض نعیین واقعهٔ بخصوصها از آن تاریخ نقریبی است و محال است که عدد تحقیقی مراد باشد چه خود «هفتاد» کرده است و محال است که عدد تحقیقی مراد باشد چه خود فتل مصنف در سنهٔ ۱۲۵۸ واقع شد چنانکه گذشت،

امّا در خصوص وجه نسمیهٔ کتاب باسم غریب «نقطه الکاف» رجوع کنید بصفیهٔ ه از متن حاضر هرچند از آنجا هم گویا چندان مطلب منقبی ۱۰ بدست نیاید ولی شکی نیست که علاوه بر محامل عرفانیهٔ مذکوره در صفحهٔ ه از لفظ «کاف» اشاره بکاشان موطن مصنّف نیز ملحوظ هست بعادت بابیه که بلاد واراضی را ببعضی از حروف مقطوعه از اساء آنها مرموز میموده اند چون ارض فاء (فارس) وارض صاد (اصفهان) وهکذا،

برویم بر سر مطلب – وقدری منصّل نر ملاحظه کنیم که مؤلّف تاریخ ۲۰ جدید با نقطة الکاف چگونه معامله کرده و چه دخل ونصرّفات و جرح و تعدیلات در آن نموده ، اوّلاً دیباچهٔ کتابرا (که از ص ۱-۹۹ از این متن حاضر است و بیشتر از ثلث کتاب میشود) بکلّی حذف کرده است و بیجای آن دیباچهٔ مختصرتری از خود که حکمت و فلسفهٔ آن کمتر و بعقل وحسّ نزدیکتر است گذارده (ص ۱-۲۰ از ترجمهٔ تاریخ جدید و بانگلیسی)، ثانیاً خانهٔ کتابرا (ص ۲۲۸ س ۱۲–ص ۲۷۲) که از تاریخ

حیات صبح ازل و وقایعی که بلا فاصله بعد از فوت باب روی داده بجث میکند بَکّلی حذف نموده و بجای آن خانمهٔ خیلی مختصری که بکلّی غیر اوّلی است گذارده (ص۲۱۴–۲۱۹ از نرجمهٔ تاریخ جدید)، نالقًا از اوّل تا آخر كتاب هر جاكه نام صبح ازل در نقطة الكاف برده شده بلا استثنا آنرا · حذف کرده است و نام ازل در هیچ موضعی از تاریخ جدید مذکور نیست مگر در یك مورد فقط در ضن یك جملهٔ اکحافی (ص ۲٤٧ از ترجمهٔ ناریخ جدید)که یکی از منعصّبین بهائی در توهین ازل افزوده است و در بعضی نسخ تاریخ جدید موجود است و از بیشتر نسخ منقود، رابعاً هر فصلی يا عبارتي يا اصطلاحي كه بعقية مؤلّف با مشرب بهائيان ادني منافاتي ۱۰ داشته یا آنکه بزعم او سوء اثری در خوانندگان احداث می نموده بکلّی حذف يا جرح و نعديل نموده است، چه بايد دانست بها. الله جنبهٔ اخلاقي تعاليم بابرا بسیار نقویت نمود و بسط داد و جنبهٔ حکمت وعرفان آنرا بجیزی نی شمرد و سعی کرد که حتّی الأمکان از اهمیّت آن کاسته و از میار بر داشته شود، و نیز جهد نمود که با دولت ایران از در صلح و آشتی ۱۰ داخل گردد و لهذا خود و انباع خودرا رعایای مطبع و با وفای ناصر الدِّين شاه كه بر سر بابيّه آن همه بلاهاى فوق النّصور آورد قلمـــداد صنمود، بانباع خود توصیه نمود که باید کُشته شدن را بر کُشتن ترجیح دهند و «با جمیع ادیان با روح و ریحان معاشرت نمایند» و همهٔ مردم «بار یك دارند و برگ یك شاخسار» ونحو ذلك، بایبهای اصلی دورهٔ اولی بر ٢٠ عكس مسلكشان بكلِّي برضدٌ اين بود، شايد ايشان خودرا مظلوم فرض میکردند ولی در کال اطمینان ویقین میخواستند که وارث ارض گردند، ایشان کسانی را که مؤمن بباب نبودند نجس و واجب الفتل میدانستند و بسلسلهٔ قاجار بغض و نفرت شدیدی داشتند و بهیچ وجه این حسّ خودرا پنهان نی کردند، علیهذا جرح و تعدیلات زیادی بایستی در ناریخ ٥٠ حاجي ميرزا جاني بعمل آورده شود تا با مشرب و خيالات بهائيان منطبق

مصاّف افزوده بسر مطلب كه مقابسة ناريخ جديد با نقطة الكاف است

حاجی میرزا جانی کاشانی با دو بر ادرش حاجی میرزا اسمعیل ملقب بذبیج (۱) و حاجی میرزا احمد کاشانی (۲) هر سه با کال شور و وجد مذهب ه جدیدرا قبول کردند و وقتی که در سنهٔ ۱۲۲۳ بابرا بحکم حاجی میرزا آفاسی از اصفهان بمآکو میبردند در وقت عبور از کاشان حاجی میرزا جانی و برادرش حاجی میرزا اسمعیل ذبیج سواران مستخفظین را مبلغ گرافی رشوه داده بابرا در منزل خود برده اورا با هراهانش دو شبانه روز ضیافت شایانی نمودند <sup>(۱)</sup> ، در شورش مازندران و محاصرهٔ قلعهٔ شیخ طبرسی ۱۰ (سنهٔ ۱۲۲۶) حاجی میرزا جانی بهمراهی بهاء الله و صبح ازل و چند نن دیگر از مخلصین بابیّه بمازندران رفته جهد کردند که خودرا باصحاب قلعه ملحق سارند ولي بقصود نايل نشه قشون دولتي ايشانرا اسيركرده در آمل محبوس نمودند ومدَّنها در حبس بودند تا بالأخره هريك بوسيلهٔ خلاص شدند و حاجی میرزا جانیرا دو نفر از نجّار کاشان که مبلغی از ١٥ صاحب منصبان آنجا طلب داشتند بعوض چهار صد تومان گرفته مستخلص نمودند (٤)، و از فراری که از نضاعیف این کتاب وتاریخ جدید استنباط میشود حاجی میرزا جانی شخصاً با باب و صبح ازل و بهاء الله و حاجی

سلیمان خان تبریزی و آخوند ملاً محمد علی زنجانی حجّه الأسلام و سیّد بحبی دارابی و ملاّ شیخ علی ترشیزی ملقب بجناب عظیم و قرّة العین و میرزا حسن بشروية برادر ملاّ حسين بشروية و نقريبًا با جميع مشاهير بابيَّة دورة اولی آشنائی و ارتباط داشته و اغلب ایشانرا خود بنفسه ملاقات کرده • و وقایع تاریخیّهٔ هفت سال اوّل «ظهور»راکه درکتاب خود درج نموده شفاهًا از ایشان استماع نموده است (۱) و علا وه بر این در غالب این وقایع خود بشخصه حاضر وناظر بوده است و چون وی یکی از مخلصین درجهٔ اوّل بابيّه و بسيار منديّن و خدا ترس بوده است شكيّ نيست كه جميع مشهودات و مسموعات خودرا در نهابت صحّت و بدون دخل ونصرّف ضبط نموده ا است این است که کتاب او بملاحظات عدیدهٔ مذکوره دارای منتهی درجهٔ اهبیّت و فوق العاده مطبوع و مفید است، و بالأخره چنانکه سابق مذکور شــد حاجی میرزا جانی با بیست و هفت نفر دیگر از هم مذهبان خود در سلخ ذی النعن سنهٔ ۱۲٦۸ در طهران بأفظع وجوه و اشد انواع قساوت بقتل رسیدند، حاجی بیجاره در این هنگامه پناه ببقعهٔ ١٠ شاه عبد العظيم واقعه در حوالي طهران برده بود ولي در مورد او حرمت بقعهرا ملحوظ نداشته اورا بعنف بيرون كشيدند، و او در روز معهود در سهم آقا مهدی ملك التّجّار وساير تجّار و اصناف افتاد و ايشان هريك ضربتی بر بدن او زده تاکارش تمام شد <sup>(۲)</sup>،

امَّا ناریخ نالیف کتاب - جون حکایت قتل باب (۲۷ شعبان سنهٔ ۱۲۲۲۰) در ضمن کتاب مذکور است و از طرف دیگر چون قتل خود مصنّف در سلخ ذي القعدة ١٢٦٨ فاقع شده لهـ ذا فاضح است كه تأليف

<sup>(</sup>۱) رجوع کنید بترجهٔ تاریخ جدید ص ۲۱۲–۲۱۶، ۲۲۲، ۲۹۳، و درست معلوم نیست که ذبیح مذکور در نقطة الکاف (ص ۲۰۲ـــ۲۰۰) مراد از آن همین شخص است (۲) بعداز تنرقهٔ بابیّه بازلی و بهائی وی از پیروان ازل گردید و از تصدیق بها الله امنناع نمود و عاقبت در بغداد بدست بهاثیان کشنه شد (رجوع کنید (۱) رجوع كيد بص ١٢٢–١٢٤، ١٢٥ از نقطة الكاف كه مقصود از «بکی از مخلصان و بندگان خودشان» در آنجا خود مصنّف است، و ص ٢١٦–٢١٦ از ترجمهٔ تاریخ جدید، (٤) رجوع کنید بنقطة الکاف ص ٢٤١ – ۲٤٢ که مراد از «حاجی کاشانی» در آنجا خود مصنّف است؛ و نرجمهٔ تاریخ جدید ص ۲۶ ــ ۲۰،

<sup>(</sup>۱) رجوع كنيد بنقطة الكاف ص ۱۲–۱۱۰، ۱۲۰–۱۲۲، ۱۲۸، ۱۸۰، ۱۸۰ (که مقصود از «شخصی» و «مدّعی» حاجی سلیمان خان است)، ۱۲۳– ١٢٤، ١٦٥، ٢٦٦، ٢٦٩–٢٤٦، ١٧٥، ١٦٤–١٦٠، وترجمهُ تاريخ جديد ص ١٤-٥٦، ٢١٦–٢٢، ٢٤١ حاشية ١، ١٢٦–٢١٦، (١) رجوع كَنيد بناسخ التَّهاريخ جلد قاجاریّه و روضة الصّفای ناصری و ترجمهٔ مقالهٔ سیّاح ص ۲۲۲،

کربلائی (۱) که نامش در این اوراق مکرّر یاد شاه و از آغاز ظهور نقطهٔ اولی نا ورود حضرت بها، الله بعکّا خود همه جا با دوستان همراه و از وقایع نیک خبیر و آگاه است قرائت کن و باین دقّت تاریخرا نصحیح نما نا این کتاب بخواست خدای یکت ایخوبی انجام یاب و مقبول طبع ه دانشهندان جهان گردد وی خواهش نمود که نامه نگار فاتحهٔ آنرا بنگارد و راه نگارشرا براو گشاده دارد این عبد بخواهش او دو صفحه از آغاز آن کتاب را نگاشت و فاتحهٔ آنرا بنشبیب مواعظ و نحریض بر اجتهاد موشح داشت و اورا در نظر بود که آن کتاب را در دو دفتر ترتیب نماید دفتر اوّل در وقایع ظهور نقطهٔ اولی و دفتر نانی در حوادث طلوع دفتر اوّل در وقایع ظهور نقطهٔ اولی و دفتر نانی در حوادث طلوع هجریّه در شهر رشت وفات یافت لکن مانکجی نگذاشت که آن تاریخ بدانگونه که نامه نگار گفته بود انجام یابد بلکه مورّخ مذکوررا [وادار بدانگونه که نامه نگار گفته بود انجام یابد بلکه مورّخ مذکوررا [وادار نمود] که آنچه او گوید بنگارد زیرا عادت مانکجی این بود صه مطلبی را نمشی مسوّدهٔ که بیشتی میگفت بنویس و مسوّدهٔ آنرا بر من بخوان ونخست منشی مسوّدهٔ که بسلیفهٔ خود و قریحهٔ درست ترتیب داده بود بر او میخواند و پس از آکثار

(۱) اگر چه از سیاق این عبارت چین منهوم میشود که حاجی سیّد جواد کربلائی بهایی بوده است و علاه بر این میرزا ابو الفضل گلبایگانی قصریج بدین فقره نیز کرده است (زبیسکی مذکور ص ٤١-٤٥) ولی از طرف دیگر صبح ازل و حاجی شیخ احمد کرمانی معروف بروحی مولیّف هشت بهشت نیز آکدا وشدیداً تصریح کرده اند که وی ازلی بلکه ازلی متعصّی بوده است (رجوع کنید بروزنامهٔ انجین هایونی آسیائی سال ۱۸۹۲ ص ۱۸۶۲ حاشیهٔ ۲ ، مال ۱۸۹۲ ص ۱۸۶۲ حاشیهٔ ۲ ، و مقدّمهٔ نرجهٔ ناریخ جدید ص کد و مسب به این است که حنینت امر بر و مقدّمهٔ نرجهٔ ناریخ جدید ص کد و مسب بید جواد کربلائی از مشاهیر بابیّهٔ دورهٔ نگرزن معلوم نیست در هر حال حاجی سیّد جواد کربلائی از مشاهیر بابیّهٔ دورهٔ اولی و از شاگردان شیخ احمد احسائی و حاجی سیّد کاظم رشتی و از رفقا و دوستان شخصی باب واز حروف حیّ اوّل (روز نامهٔ انجین همیونی آسیائی سال ۱۸۹۲ ص ۱۸۲۲) بوده وقریب صد سال عمر نمود و در حدود سال ۱۲۹۹ در کرمان وفات بافت بوده وقریب صد سال عمر نمود و در حدود سال ۱۲۹۹ در کرمان وفات بافت

و نقلیل عبارت وجرح و تعدیل مطلب از مسوّده ببیاض میبرد و چون مانکجیرا در خطّ و لسان فارسی حَطّی و علمی نبود آکثر کتب و رسائلی که باو منسوبست عبارانش غير مرتبط وگسيخته و زشت و زيبا باهم آميخته است و با این عیب کتاب تاریخ جدبــد از بس کُتّاب بی علمر و ه نویسندگان بد خطّ هنگام استنساخ بخیال خود در آن نصرّف نمودهاند امروز هر نسخهٔ آن مانند صور منسوخه و هیآکل ممسوخه بنظر میآید بجدّی که نسخهٔ صحیحهٔ از آن نتوان یافت مگر خطّ خود مورّخ بدست آید و گرنه اعتماد[را] نشایــد. و جناب حاجی میرزا جانی کاشانی از نجّار معروف کاشان بود و در اوّل ظهور امر مبارك نقطهٔ اولىرا نصديق نمود و با ا جناب ذبیج که در لوح رئیس مذکور و مشرّف باسم انیس است اخوّت داشت و در وقتی که نقطهٔ اولی جلّ اسمه الأعلیرا بامر محمّد شاه از اصفهان بطهران میبردند در کاشان سه شب <sup>(۱)</sup> آن حضرت را در بیت خود ضیافت نمود و پس از چدی از کاشان بطهران آمد و در حضرت عبد العظيم متوقّف شد و آن ناریخرا در آن قریه نوشت و در فتنهٔ سال ۱۲٦۸ هجری او هم گرفتار شد و در سجن با حضرت بهاء الله در یك محلّ جلیس و بیك سلسلهٔ حدید مقیّد گشت و پس از یومی چند در این فتنه بی گناه تباه شد و برتبهٔ شهادت فایز گشت، امّا نسخهٔ تاریخ اورا امروز نامه نگار نمی تواند بدست آرد چه از سمرقند تا طهران بسی دور است و روزگار بر اهل بها بی اندازه عبوس و غیور و الله نعالی عالم بجفایق الأمور، ۲ در یوم بیست و یکم شهر ربیع النّانی ۱۴۱۰ هجری مطابق سی و یکم نشرین الأوّل ۱۸۹۲ میلادی بخامهٔ مصنّف این نامه ابو الفضل محبّد بن محمّد رضای گلپایگانی رقم یافت» – انتہی کلامہ،

٢١ متمّم كلام ميرزا ابو الفضل را چند كله ً ديگر در خصوص ترجمهٔ حال

<sup>(</sup>۱) سهواست، صواب دو شب با دو روز و دو شب است چنانکه صریج نقطهٔ الکانی است (ص ۱۲۴ س ۲۰)،

رساله تألیف یافت لهذا باسم ایشان نامیک شد و سبب تعویق این بود که بسبب عدم معاون ناچار جهار نسخه بخطّ خودم نوشتم یکی جهت ارسال بافق اعلی یکی جهت ارسال به بمبئی که بجناب برون بدهند یکی جهت جناب تومانسکی یکی هم ناچار باید نزد خود فدوی بماند» – انتهی، مسيو تومانسكي متن جواب سؤال سوّمراكه راجع بمصنّف ناريخ جديد است عینًا در مجلَّهٔ روسی مذکور طبع نموده است و ما نیز آنرا براے مطالعهٔ قرّاء دراینجا نفل مینمائیم و قبل از شروع این نکتهرا بگوئیم که تاریخ انمام نسخهٔ تومانسکی بنلم میرزا ابو الفضل در ۱۱ جمادی الآخرة سنة . ١٢١ هجرى است، اينست عين كلام ميرزا ابو الفضل:

استنسار از مصنّف تاریخ جدید بوده کاتب و مصنّف تاریخ جدید مرحوم میرزا حسین همدانی است و او جوانی بود از منسوبین رضا خان پسر محبّد خان ترکمان که از شهدای قلعهٔ شیخ طبرسی مذکور و نامش در تاریخ جدید مسطور است، مورّخ مدکور در آغاز بسبب خطّ و ربطی که در ١٥ صنعت انشاء مراسلات داشت منشي يكي از رجال دولت ايران بود و در سفر اوّل که حضرت ناصر الدّین شاه بفرنگستان مسافرت نمود وی نیز بهراهی موکب شاهی آن مالكرا سیاحت نمود و در مراجعت چندی در استنبول متوقف شد و پس از عود بایران در فتنهٔ سال ۱۲۹۱ هجری که جناب آقا جمال بروجردی پس از مناظره با علمای طهران گرفتار .r سجن حضرت سلطان گشت <sup>(۱)</sup> وی نیز از جملهٔ محبوسان بود و بعد از استخلاص از سجن طهران در دفتر خانهٔ مانکجی (۱) زردشتی مشهور بکتابت

(۱) برای اطّلاع از تنصیل این مسئله رجوع کنید بص ۱۲۰–۱۸۰ از ترجمهٔ تاریخ (۲) تمام نام مانکجی اینست: «مَانَکجی پور لیمجی هوشنگ هاتریاری کیانی ملقّب بدرویش فانی» وی نماینهٔ زردشتبان هند بود در طهران و از فضلا و علمای ایشان بشمار می آمد و در حدود سنهٔ ۱۲۰۹ یا اندکی زودتر وفات یافت، (رجوع كبد بهذّمة نرجة ناريخ جديد ص لَزَ حاشية ٢٠)

و تحریر مشغول گشت و مانکجی اورا نیك محترم میداشت چه اگر او باسم بابی معروف نبودی هرگز سر بدان کار فرو نیاوردی از اتّفاقات شبی او و محمَّد اسمعیل خان زند که در پارسی نگاری دبیری هنرمند بود بضیافت مهمان مانکچی بودند مانکچی از این دو خواهش نمودکه هریك کتابی نصنیف ه نمایند زبراکه او در جمع کتب سعی بلیغ داشت و هرکهرا قادر بر انشا و تحریر می یافت بتألیف کتابی و انشاء دفتری میگاشت لــــذا در شب مذکور از محمَّد اسمعیل خان خواهش نمود که او ناریخ پادشاهان عجمرا بنگارد و از میرزا حسین متمنّی شد که وی تاریخ حالات بابیّهرا نصنیف نماید، خلاصة القول محمّد اسمعیل خان کتاب فرازستان را بزبان پارسی ١٠ خالص در سلطنت قديم ايران از مه آباد تا انقراض ساسانيان پرداخت و در حقیقت آن کتابرا انبانی از اوهام و افسانهای شاهنامه و چهار چهن و دسانیر ساخت، و امّا میرزا حسین نزد نامه نگار آمد و خواهشمند معاونت شد و گفت که چون هنوز ناریخی میسوط و درست در وقایع این ظهور نوشنه نشده است ضبط و تألیف وقایع آن کما ینبغی کاری بس ١٠ دشوار است زيراکه سپهر و هدايت از غايت تملّق و ضلالت آنچه در حوادث این ظهور نوشته اند یکباره تهمت صرف و کذب محض است و آنچه از رُوات شنین میشود هم چندان مختلف و متفاوت است که نطبیق آن خالی از صعوبت نیست جواب گفتم که ناریخی از مرحوم حاجی میرزا جانی کاشانی که از شهدای طهران و از خوبان آن زمان بوده است در ۲۰ دست احباب هست لکن او مردی ناجر بوده است و از ناریخ نویسی ربطی نداشته و تاریخ سنین و شهوررا ننوشته نهایت چون مردی با دیانت بوده است نقل وقایعرا چنانکه دیــــنه و شنینه است براستی مرقوم داشته این کتابرا بدست آر و وقایعرا از آن و تاریخ سنین و شهوررا از كتاب ناسخ التّواريخ و ملحقات روضة الصّفا نقل نمــا ۲۰ و پس از ضبط در مسوّده هر جزوی را نزد جناب حاجی سیّـد جواد

از سهولت مبتوان محو و نابود نمود، و همچنین خیلی مشکل است نصور ابن امر که متدینین بیك مذهب که قطعاً صاحب منهی درجه قدس و ورع و در حوادث بومیه و امور معتاده دارای اعلی مراتب صدق و درستکاری هستند چگونه برای محو یك اثر تاریخی و تدلیس امر و نمویه حق بدین ه سهولت بایکدیگر مواضعه و تبانی مینمایند، حکم این مسئله اکه با همه استعجاب ما صورت خارجی گرفته و اگر باوضح براهین و محکمترین ادله نابث نشده بود من وقوع بلکه امکان آنرا باور نمیکردم بحکمای فلسفه نابث نشده بود من وقوع بلکه امکان آنرا باور نمیکردم بحکمای فلسفه مذاهب وامیگذارم و شاید در نظر ایشان دلالات دیگر نیز در ضمن آن مضمر باشد، یك مسئله هست که من در آن خصوص قطع دارم و آن مضمر باشد، یك مسئله هست که من در آن خصوص قطع دارم و آن اینست که هرچه طریقهٔ بهائی بیشتر منتشر میگردد و مخصوصاً در خارج ایران و بالأخص در اروپا و امریکا بهمان اندازه حقیقت تاریخ بابیه و ایران و بالأخص در اروپا و امریکا بهمان اندازه حقیقت تاریخ بابیه و ماهیت مذهب این طایفه در ابتدای ظهور آن تاریکتر و مغشوشتر و

مدلستر میگردد،

تاریخ حاجی میرزا جانی بعلاوهٔ فصول و فقراتی که مضر بحال بهائیان ابوده و بعقیهٔ ایشان بایستی آنهارا حذف یا جرح و تعدیل نمود مشتمل بر بسیاری از معلومات تاریخی است که برای عموم بابیه چه ازلی چه بهائی مفید است و بهیچ وجه مضامین آنها با «مصلحت وقت» منافانی ندارد و با وجود این آنهارا هم حذف یا تحریف کرده و سر و دست کتاب را در هم شکسته تاریخ جدیدرا از آن ترتیب داده اند، شرح تألیف تاریخ جدید م شکسته تاریخ جدیدرا از آن ترتیب داده اند، شرح تألیف تاریخ جدید و باعث اقدام بدین عمل را میرزا ابو الفضل گلپایگانی که یکی از فضلا و قدمای بهائیان است در رسالهٔ موسوم برسالهٔ اسکند ریّه مفصلاً بیان نموده است، و علّت نسمیهٔ این رساله باسکند ریّه آن است که میرزا ابو الفضل در ایّام اقامت خود در سمرقند آنرا بنام مسیو الکساندر تُومَانْسکی یکی از صاحب منصبان توپخانهٔ روس در عشق آباد تألیف کرده، یکی از صاحب منصبان توپخانهٔ روس در عشق آباد تألیف کرده، میسیو الکساندر تومانسکی چند فقره از این رساله را در جلد هشتم از

زپیسکی<sup>(۱)</sup> سنهٔ ۱۸۹۲–۱۸۹۶ (ص ۲۱–۴۱) طبع نموده است، میرزا ابو الفضل در ابتدای رساله گوید:

«این نسخهٔ تاریخ سبب ظاهری نألیفش این بودکه چون در سنهٔ ۱۲.۰ هجریّه که فدوی در همدان بود بر حسب خواهش بعضی از مشایخ بنی ه اسرائیل رسالهٔ تألیف نموده بود که موسوم است برسالهٔ ایّوبیّه [و معروف است برسالهٔ استدلالیّه] و نسخ آن هر جا منتشر شب است در چندی قبل که جناب آقا عزیز الله <sup>(۲)</sup> در بمبئی نشریف داشتهاند نسخهٔ از ایر رساله بدست جناب برون افتـــاده است و ایشان مجناب آقا عزیز الله نوشته بوده اند که چون شما با میرزا ابو الفضل مراسلت دارید سه مطلب ۱۰ از ایشان استفسار نمائید آوّل آنکه او در این رساله تاریخ آبادی ثانوی بیت المقدّسرا .۴۴ سال نعیین نموده است و حال آنکه سایر مورّخین قریب ششصد سال نوشته اند<sup>(۱)</sup>، ثانی آنکه معلومات خودرا در تاریخ حالات حضرت بهاء الله روح من في الملك فداه اعلام نمايد چه كه در ظهور مبارك آنچه در آن رساله نوشته است سنهٔ ۱۲۸۰ میباشد و در ١٥ مقالهٔ سيّاح ١٢٦٩ نعيين يافته است، ثالث مورّخ تاريخ جديد كيست بعضى ميگُويند ميرزا ابو الفضل است بعضي ميگويند مانکجي است، خلاصه ناچار در جواب او این رساله تألیف یافت و بیشتر آن اطّلاعات فدوی از بدو و ختم ظهور مبارك است و آگرچه عنوان رساله خطاب بجناب آفا عزیز الله است و بر حسب پرسش جناب برون لکن در حقیقت ۲۰ اوّلیّه بر حسب وعـــنهٔ که مجناب نومانسکی ایّام حضور داده بودم این

<sup>(</sup>۱) مجلّه ایست روسی متعلّق بشعبهٔ از انجبرن همایونی روسی آثار عتیقه،

<sup>(</sup>۱) یکی از بهودیان بهائی مشهد و از دوستان میرزا ابو الفضل، (۱) اصل اعتراض راقم حروف بکلی غیر از این بود، میرزا ابو الفضل در رسالهٔ استدلالیه. ادّعا میکند که ۲۲۰۰ روز (بعنی سال) که در ظرف آن مدّت هیکل بایستی در زبر پای لگد کوب شود چنانکه در کتاب دانیال (فصل ۸ آبهٔ ۱۶) مذکور است بزمان «ظهور» بها الله بنهایت رسید، اعتراض نگارندی راجع بدین نقطهٔ اخیر بود،

الأمكان تجاهل و تعامی نمایند و كتب و اسنادی را كه دلالت بر وصایت بلا شبههٔ او مینمود محموکنند ، یکی از بهترین و قدیمترین اینگونه کتب و اسناد تاریخ حاجی میرزا جانی بود که چنانکه ذکر شد در کمال خوبی توانستند جمیّع نسخ آنرا از روی زمین معدوم سازند و چنان بخوبی از عهدهٔ این کار ه برآمدند که اگر اتّفاقًا و نصادفًا بك شخص خارجی مقیم طهران كه هر چند معتقد نبود ولی کال محبّت و همدردی با این طایفه داشت (یعنی کونت دو گوبینو) یك نسخه از این کتاب قبل از آنکه «مصلحت وقت» اقتضای اعدام آن کند تحصیل نکرده و باروپا نیاورده بود امروز این کتاب بکلّی از میان رفته و نسخ آن بلا استثنا معدوم شده بود، وفتی که ١٠ راقم حروف در سنهٔ ١٢٠٥ در ايران بودم بهائياني راكه در نقاط مختلفهٔ آن مملکت دیدم عمومًا از شناختن صبح ازل نجاهل میکردند و حتّی چنین وامی نمودند که اسم اورا هم هرگز نشنیدهاند و فقط کتاب «مذاهب و فلسفهٔ » کونت دو گوبینو که من سابقًا آنرا خوانه بودم و بدان وإسطه از اهمیّت مقام صبح ازل مسبوق بودم باعث شد که این مسئلهرا جدًّا ۱۰ تعقیب کرده بالأخره دانستم که وی هنوز زنده است و با وی بنای مکاتبه گذاردم تا آنکه در بهار سال ۱۴۰۷ در شهر ماغوسا(۱) در جزیرهٔ قبرس خود بملاقات او نایل آمدم چنانکه اجمال آن سابقًا مذکور شد، و با اینکه من در نقاط مختلفهٔ ایران میان بابیان تجسّس شدید و فحص فوق العاده برای بدست آوردن نسخهٔ از تاریخ میرزا جانی نمودم هیچ اثری از آن ۲۰ نیافتم، و این مسئله خیلی مهمّ آست و در خصوص تآریخ مذاهب دیگر نیز خیلی چیزها میتوان از آن استنباط نمود چه برای امثال ما اروپائیان که معتادیم بکتب چاپی که هزارها نسخ از آن منتشر است و کتابخانهای عمومی که کتابها با کال دقّت و اهتمآم در آن محفوظ است خیلی مشکل ۲۶ است نصوّر این مسئله که یك چنین کتاب مهمّیرا چگونه با این درجه

بالضّرورة، و اين تاريخ اخير يعني ١٢٨٢ گويا نزديكتر بواقع است، هرکس بدقّت در آنچه باب در خصوص من بظهره الله گفته و وصایای آکیهٔ که در ایمان باو و عدم احتجاب بهیج شئ نموده تأمّل نماید چدان نعِجّب نخواهد کرد از اینکه با وجود آن همه اختلافات شدین بالأخره آکثر ه بابیّه دعوی بهاء الله را پذیرفتند زیراکه اگر باب بطرز و اسلوب قرآن «آبات» آورد بهاء الله نیز «آبات» آورد و اگر بساب صدق دعوی خودرا بنفوذ باطنی و نصرّف در افئهٔ اتباع خود اثبات نمود بهاء الله نیز همچنین کرد، از طرف دیگر باب مکرّر گفته است که وقت ظهور من یظهره اللهرا جز خداوند کسی عالم نیست و نیز گوید «نفسی نیست که نواند ۱۰ چنین مقامیرا ادّعاکند اگر در کور قرآن بهم رسید در این کور هم خواهد رسید»، اشکال مسئله چندان در اینجا نیست اشکالی که هست در این است که صبح ازل که بلا شبهه باب اورا جانشین و وصیّ خود قرار داده بود بشدّت و اصرار هرچه نمامتر از نصدیق دعوی نابرادری خود امتناع شدید و ابای مستمرّ نمود، بنا بر این بهائی که قطعًا باید بمن ١٥ جانب الله بودن باب معتقد باشد (چه کسي که بيك ظهوري ايان آورد بايد تمام ظهورات قبل را نيز نصديق نمايد) بالضَّرورة مجبور است اعتراف کند که باب که مظهر مشیّت الهی و مبعوث من جانب الله و دارای الهام وعلم من لدنَّى بود عالمًا عامدًا كسى را براى جانشيني خود انتخاب كرد که بایستی بعد از خودش «نقطهٔ ظلمت» و اشــدٌ منکرین من یظهره ۲۰ الله گردد،

### 7 – تاریخ حاجی میرزا جانی و تاریخ جدید،

باندازهٔ این دعوی مشکل بود و مخصوصًا باندازهٔ مخالف بود با عقیهٔ شیعه در مسئلهٔ امامت که چدان جای نعجّب نیست از اینکه بهائیان برای ایم رفع این اشکال بانمام قُوی سعی کردند که وجود شخص صبح ازل را حتّی

حبرت و تردید دعوی اورا پذیرفتند و از پیرامون صبح ازل متفرّق گشتند، دولت عثمانی چون مجدّدًا آثار هیجان و انقلاب در ایشان مشاهد نمود و دانست که انقسامی در مذهب ایشان پدید آمـــن و اسباب جنگ و نزاع و فتنه و فساد بين فريقين نيك فراهم شنه في الفور بدون آنكه ه بخود زحمت تحقیق حقّ و باطل این امررا دهــد در ماه ربیع الْأَوِّل يا ربيع النَّاني سنة ١٢٨٥ (١) جميع بابيُّهرا از ادرنه كوچ داده بهماء الله و انباعشرا بعكًا وصبح ازل و انباعشرا بجزيرهٔ فبرس ڪه آنوقت هنوز در تحت حکومت عنمانی بود فرستاد و فرار داد که چهار نفر از انباع بهاء الله (مشکین قلم خراسانی، میرزا علی سیّاح، محمّد باقر اصفهانی، عبد ١٠ الغنَّار) همراه ازلیان بقبرس روند و جهار نفر نیز از ازلیان (حاجی سیّد محمَّد اصنهانی از فضلای بابیّه و از اصحاب باب، آفاجان بیگ کاشانی، میرزا رضافلی تفرشی، برادرش میرزا نصر الله تفرشی) همراه بهائیان بعکًا، وغرض از این تدبیر آن بود که این چند نفر مخالف جاسوس حکومت عنمانی باشند باین معنی که زوّار ایرانی یا غیر ایرانی که بقصد ملاقات ١٥ ازل يا بهاء الله بقبرس يا عكّا ميآيند ايشان حكومت عثماني را از ورود و از و ضع حرکات و سکنات و طرز خیالات آنها مستحضر سازند (۲)، قبل ار حرکت حضرات از ادرنه میرزا نُصر الله نفرشی در خود ادرنه مسموم شد، وسه نفر ازلی دیگر کی بعد از ورود بعکًا جمیعًا در یکشب بدست بهائیان کشته شدند<sup>(۱)</sup>، و اینکه ازلیان قتل ایشانرا بامر بهاء الله میدانند ۲۰ بثبوت نېيوسته است، حکومت عنمانی قاتلين را دستگير نموده در حبس افکند وپس از مدّنی بشفاعت و ضانت عبّاس افندی مستخلص شدند،

بغیر از این چهار نفر ازلی جمعی دیگر از قدما و فضلای بابیّه که در وفا داری نسبت بصبح ازل ثابت قدم مانده و بعضی از ایشان از رفقای شخصی باب و حتّی بعضی هم از حروف حیّ بودند یك یك از میان بر داشته شدند، از جملهٔ ایشان آقا سیّد علی عرب از حروف حیّ در تبریز کشته ه شد و ملاّ رجبعلی از حروف حیّ در کربلا و آقا محمّــد علیّ اصنهـــانی برادر مذکور در بغداد و حاجی میرزا احمد کاشانی برادر حاجی میرزا جانی کاشانی مصنّف نفطهٔ الکاف در بغداد (۱) و حاجی میرزا محبّد رضا و حاجی ابراهیم (۲) و حاجی جعفر تاجر و حسینعلی و آقا ابو القاسم کاشانی ومیرزا بزرگ کرمانشاهی و غیره در مواضع مختلفه (۱)،

امًا ناریخ اِدّعای من بظهره الله نمودن بهاء اِللهرا در بعضی از کتب بهائیّه در سنهٔ ۱۲۸۰ نوشتهاند، میرزا محبّد زرندی معروف بنبیل در رباعيّات ناريخيّهٔ خود كه براى مادّهٔ ناريخ وقايع څياة بهاء الله ساخته گوید که بهاء الله در حین این ادّعا بنجاه ساله بوده است:

بخاه چو گشت عمر آن میر عجاب ، فرمود ز وَجْهِ خویش وی خرق حجاب ١٠ افتاد شرر بجان جبت و طاغوت \* خورشيد بها عيان شد از خلف سحاب و چون بهاء الله در الحایل سنهٔ ۱۲۲۲ متولّد شاه است چنانکه نبیل در رباعی دیگر گوید :

در اوّل غربال زسال فرقان \* دوّم سحر محرّم اندر طهران از غيب قدم بشهر امكان بنهاد \* أن شهكه بود خالق من في الأمكان · بنا براین تاریخ ایدّعای من یظهره الله نمودن وی در سنهٔ ۱۲۸۴ میشود

<sup>(</sup>۱) در صحَّت این تاریخ همیچ شکّی نیست ومطابق اسناد و دفاتر حکومت قبرس است، رجوع كنيد بروز نامهٔ انجمن هميونی آسيائی سال ۱۸۹۲ ص ٢٠٦ـــ٢٠٨،

<sup>(</sup>۲) رجوع كنيد بروز نامهٔ انجمن هميونی آسيائی سال ۱۸۸۹ ص ١٦،،

<sup>(</sup>٢) رجوع كنيد بنرجمهٔ مقالهٔ سيّاح ص ٢٦١، ٢٧٠،

<sup>(</sup>۱) رجوع كنيد بترجمهٔ مقالهٔ سيّاح ص ٢٣٢ و ترجمهٔ تاريخ جديد ص ٢٩١ حاشيهٔ ١، (۲) که آبندا بهائی منعصّبی بود و در کَشّتی که ایشان را بعکّا می برد حاجی سیّد محمّد اصنهانی را کلک سخنی زد پس از آن از این حرکت خالصًا مخلصًا بشیمان شد، ترجمهٔ مغالهٔ سیّاح ص ۲۷۱ ، (۲) برای تفصیل این اغتیالات و اسناد آنها رجوع کنید بص ۴۰۹–۲۷۴ از ترجمهٔ مقالهٔ سیّاح،

تحریض میکرد و آثار این ادّعا روز بروز بر صفحات احوال بهاء الله ظاهرتر میشد ولی اشکال عمده وجود رؤسا و قدماء بابیّه بودکه قطعًا مانع پیشرفت خیالات او بودند و بایستی فکری جدّی در این باب نمود (۱)،

بابیّه بتدریج از هرگوشهٔ ایران روی ببغداد آورده و روز بروز جمعیّت ° ایشان زیادتر میشد، علمای کربلا و نجف بواسطهٔ قرب جوار بابیّــه بمشاهد مشرّفه وكثرت جنگ وجدالكه هرروزه ما بين ايشان و مسلمانان دست میداد آشکارا از دست ایشان بنای شکایت گذاردند، دولت ایران نیز بسنیر کبیر خود در اسلامبول میرزا حسین خان مشیر الدّوله الهمر لازمه فرستاده از دولت عثمانی خواهش نمود که بابیّهرا از بغداد ١٠ بنقطة ديگر انتقال دهـد، دولت عنماني نيز محض آنكه باين دعواها و نزاعها که لا ینفطع در عراق عرب روی میداد خانمهٔ دهــد خواهش دولت ایران را پذیرفته بایّه را از بغداد باسلامبول کوچ داد و پس از چهار ماه از اسلامبول بادرن (که بابیّه از آن بارض السّرّ نعبیر مینمایند چه ادرنه و سرّ عددًا یکی است یعنی ۲۲۰) فرستاد، ورود ایشان ۱۰ بادرنه على الظّاهر در ماه رجب سنهٔ ۱۲۸. بودهاست (۲)، و تا بيستم ربيع النَّاني سنهٔ ١٢٨٥ يعني قريب پنج سال در ادرنه بسر بردند (١)،

در همین اوقات اقامت بابیّه در ادرنه بود که بهاء الله پرده از روی کار برداشته و خیال مکنون خودراکه بلا شكّ دیرگاهی بود اسبابشرا فراهم آورده و طریق را ممهّد کرده بود بعرض شهود نهاد و آشکارا دعوی ا من يظهره اللَّهي نمود و رسل وكتب باطراف وجوانب روانه گردانيد و عموم بابیّه را بقبول ادّعای خود دعوت نمود، آکثر ایشان پس از بسیاری

گردید، بعضی از قدماً، بابیّه از قبیل ملاّ محمّد جعفر نراقی و ملاّ رجبعلی قاهر و حاجی سیّد محمّد اصفهانی و حاجی سیّد جواد کربلائی و حاجی میرزا احمد کاتب و منوتی باشی قمّی و حاجی میرزا محمّد رضا و غیرهم از مشاهدهٔ این احوال مضطرب گشته بهاء اللهرا یهدید نمودند و بدرجهٔ ه بر او سخت گرفتند که وی قهر کرده از بغداد بیرون رفت و قربب دو سال در کوههای اطراف سایمانیّه بسر برد، و در این مدّت مفرّ وى معلوم بابيان بغداد نبود وقنيكه بالأخره فهميدند كجاست صبح ازل نامهٔ بوی نوشته از او خواهش نمود که ببغداد بازگردد او نیز آطاعت کرده مراجعت نمود<sup>(۱)</sup>،

مقارن آن اوقات یا اندکی پیش و پس میرزا اسد الله تبریزی ملقب بدیّان که باب اوراکانب آیات صبح ازل قرار داده بود و زبان عبری وسرياني نيكو ميدانست دعوى من يظهره اللَّهي نمود، بهاء الله با وي مباحثه ومجادلة بسيار نمود و با لأخره بدست بابيّة كشنه شد و بروايت كونت دو گوبینو سنگی بپای او بسته اورا در شطّ العرب غرق کردند، همچنین ا ميرزا عبد الله غوغا و حسين ميلاني معروف بجسين جان و سيّد حسين هندیانی (<sup>۱)</sup> و میرزا محمّد زرندی معروف به نبیل که بعدها از اتباع بهاء الله گردید همه همین ادّعارا نمودند تا بقول هشت بهشت «کار بجائی رسید که هرکس بامدادان از خواب پیشین برمیخاست تنرا بلباس این دعوی مي آراست »، (۱)

بها. الله که از دبر گاهی همه کارهٔ صبح ازل و معنّی مدیر حقیقی امور بابیّه او بود آگرچه رسمًا ریاست با صبح آزل بود خود جدًّا بخیال دعوی این مقام افتاد و مخصوصًا آقا میرزا آقا جان کاشی که بعدها کانب آیات ۲۲ او و ملقّب بجناب خادم الله گردید اورا بشدّت در این خیال ترغیب و

<sup>(</sup>۲) رجوع كنيد بروز نامهٔ انجمن هميوني آسيائي سال ۱۸۹۲ (١) ايضا، ١٥٨، (۲) رجوع کنید بروز نامهٔ مذکور، و این تاریخ مطابق ۵, ۲۰۶ – ۱۰۶ اسناد حکومتی جزیرهٔ قبرس و صریح رَباعی تاریخی نبیل است:

پنجاه و سه چون گشت مبارك سالش بر جانب أرض قدس شد اقبالش در غرف و بیست از ربیع النّانی بیرون ز ادرنـه شد شـه اجلالش

<sup>(</sup>۲) هندیان موضعی است از محالّ (۱) ترجمهٔ مقالهٔ سیّاح ص ۲۰۱–۲۰۰۷) (٦) ایضا ص ۲٥٧ ـ ١٥٥٨ ، محبَّىره، ترجمهٔ مقالهٔ سیّاح ص ۲۲۱، ۲۵۷،

قبل مهاجرت اختیار نمودم و سر در بیآبانهای فراق نهادم و دو سال وحده در صحراهای هجر بسر بردم و از عیونم عیون جاری بود و از قلبم بحور دم ظاهر چه ایالی که فوت دست نداد و چه ایّام که جسد راحت نیافت، و با این بلایای نازله و رزایای متوانره فوالّذی نفسی بینه کمال ه سرور موجود بود و نهایت فرح مشهود زیراکه از ضرر و نفع و صحّت و سقم نفسی اطّلاع نبود بخود مشغول بودم و از ما سوی غافل و غافل از اینکه کمند قضای الهی اوسع از خیال است و تیر نقدیر او مفـدّس از تدبیر سررا از کمندش نجات نه و ارادهاشرا جز رضا چارهٔ نه قسم بخدا که این مهاجرتمرا خیال مراجعت نبود و مسافرتمرا امید مواصلت نه ١٠ و مقصود جز اين نبود كه محلّ اختلاف احباب نشوم و مصدر انقلاب اصحاب نگردم و سبب ضرّ احدی نشوم و علّت حزن قلبی نگردم غیر از آنچه ذکر شد خیالی نبود و امری منظور نه آگرچه هر نفسی محملی بست و بهوای خود خیالی نمود، باری تا آنکه از مصدر امر حکم رجوع صادر شد و لابدّ نسلیم نمودم و راجع شدم، دیگر قلم عاجز است از ذکر آنچــه ۱۰ بعد از رجوع ملاحظه شد حال دو سنه میگذرد که اعدا در اهلاك این عبد فانی بنهایت سعی و اهتمام دارند چنانچه جمیع مطّلع شدهاند مع ذلك نفسٰی از احباب نصرت ننموده و بهیچوجه اعانتی منظور نداشته بلکـه از عوض نصر حزنها که متوالی و متوانر قولاً و فعلاً مثل غیث هاطل وارد میشود و این عبد در کال رضا جان برکف حاضرم که شاید از عنایت ۲۰ الٰهی و فضل سجانی این حرف مذکور مشهور در سبیل نقطه و کلمهٔ مستور فدا شود و جان در بازد و آگر این خیال نبود فو الذّی نطق الرّوح بامره آنی در این بلد نوقف نینمودم و کنی بالله شهیدًا و اختم الفول و لا فوّة الاّ بالله و انّا لله و انّا اليه رَاجعون» – انبهي،

ناریخ استخلاف باب صبح ازلراً علی اقرب الاحتمالات و حسب مایدلّ ۱۵ علیه شواهد القرائن و صرح به فی نقطة الکاف (ص۲۶۲–۲۶۶) یکسال مطبع و زیر دست کسی دیگر فوق خود میدانسته است، و آن کس بالطبیعه بایستی صبح ازل باشد، این است عین آن فقره بنصها:

بالطابیعه بایستی صبح ازل باسد ا بیل سده این سربت شوند و در هوای روح «باری امیدواریم که اهل بیان تربیت شوند و در هوای روح طیران نمایند و در فضای روح ساکن شوند حقی را از غیر حقی تمیز دهند و و تلبیس باطل را بدیهٔ بصیرت بشناسند ، آگرچه در این ابّام رایحهٔ حسدی وزیده که قسم بمرتی وجود از غیب و شهود که از اوّل بنای وجود عالم با اینکه آنرا اوّلی نه تا حال چنین غلّ و حسد و بغضائی ظاهر نشده و نخواهد شد ، چنانچه جمعی که رایحهٔ انصاف را نشنیده اند رایات نفاق بر افراخته اند و بر مخالفت این عبد اتفاق نموده اند و از هر جمهت رمحی افراخته اند و بر مخالفت این عبد اتفاق نمودم در امری افتخار ننمودم و بنفسی برتری نجستم مع هر نفسی مصاحبی بودم در نهایت مهربان و و بنفسی برتری نجستم مع هر نفسی مصاحبی بودم در نهایت مهربان و رفیقی بغایت بردبار و رایگان با فقرا مثل فقرا بودم و با علما و عظا رفیتی بغایت بردبار و رایگان با فقرا مثل فقرا بودم و با علما و عظا در کال نسلیم و رضا مع ذلك فو الله الّذی لا اله اللّ هو که آن همه ابتلا و بأساء و ضرّاء که از اعداء و اولی الکتاب وارد شد نزد آنچه از اعداء و اولی الکتاب وارد شد معدوم صرّف است و منقود بحت ، باری چه اظهار نمایم که امکان را آگر انصاف باشد طاقت این بیان نه و این عبد در اوّل که امکان را آگر انصاف باشد طاقت این بیان نه و این عبد در اوّل ورود این ارض چون فی انجمله بر امورات محدثهٔ بعد اطّلاع یافتم از

سنه از ظهور نقطهٔ فرقان گذشت و جمیع ابن همع رعاع در هر صباح تلاوت فرقان نودهاند و هنوز بحرتی از مقصود فائز نشاهاند»، و دلیل قطعی بر اینکه مقصود از تاریخ مذکور ۱۲۷۸ سال از هجرت است نه از بعثت (بعنی ۱۲۲۸ هجری) بعادت بابیه که غالباً از بعثت تاریخ میگذارند و بعثت را بزع خود ده سال قبل از هجرت فرض میگند علاه برا نکه خود بودن بها الله در بغداد که در سنهٔ ۱۲۹۱ هجری بدانجا رفت بالبداهه مبطل این احتال است این فقرهٔ دیگر از کتاب ایقان است (۴79۵): – «و لیکن مبطل این احتال است این فقرهٔ دیگر از کتاب ایقان است بران بر آنها بارید این انوار مقدّسه هجان سنه میگذرد که بلایا از جمیع جهات مثل باران بر آنها بارید و بچه عشق وحب و محبّت و ذوق که جان رایگان در سبیل سجان انفاق نمودند» و چون ظهور باب در سنهٔ ۱۲۱۰ هجری بود پس ضرورهٔ هجان سال بعد ازآن میشود

۱۲۷۱ هجری ۱

بودهٔ است که وی در سنهٔ پنجم از ظهور باب ظهور نمود و بقتضای تأویل حدیث معروف کیل (که در صفحهٔ ۲ مذکور است) سال پنجم ظهور نوری است که از صبح ازل تابین بر هیاکل توحید آثار آن لایج میگردد: «نور یشرق<sup>(۱)</sup> من <sup>صب</sup>ع الأزل فیلوح علی هیآکل التّوحید آثاره»، و دیگر ه معلوم میشود که باب نوشنجات و مخآنات خودرا از قبیل لباس و خاتم و قلمدان و غیرها برای ازل فرسناد و نصّ بوصایت و ولایت او نمود و اورا مأمور کرد که بعد از وی هشت واحد دیگر بیان را که نانمام مانسدی است بنویسد ولی اگر من یظهره الله در زمان او ظاهر گردد بیانرا نسخ کند و آنچه باب بر قلب او الهام میکند عمل نماید (ص ۲۶۶)، و دیگر ١٠ معلوم ميشود كه حاجي ميرزا جاني عقيعً خودش اين بوده كه من يظهره الله هان صبح ازل است (ص ایضًا)، قطع نظر از نصریح حاجی میرزا جانی بر تنصیص باب بوصایت صبح ازل دلایل خارجی دیگر نیز در دست است، اوَّلًا اصل توقیع باب خطاب بازل در تنصیص بوصایت اوکه صورت آن

> (صورت توقیع باب در تنصیص بوصایت صبح ازل) «الله آكبر تكبيرًا كبيرًا

هذا كتاب من عند الله المهيمن القيُّوم الى الله المهيمن القيُّوم قل كلُّ ١٨ من الله مبدؤن قل كلّ الى الله يعودون هذا كتاب من على قبل نبيل (٦)

بخطّ صبح ازل در مقابل همین صفحه چاپ عکس شده است و هو هذا بنصّه:

ذَكِر الله للعالمين الى من يعدل اسمه اسم الوحيد (١) ذِكْر الله للعالمين قل كلُّ من نقطة البيان ليبدؤن أنْ يا اسم الوحيد فاحفظ ما نزل في البيان وأمر به فانَّك لصراط حقَّ عظيم،»

ثانیًا شهادت کونت دو گویینوکه در کتاب «مذاهب و فلسفه در ه آسیای وسطی» (صفحهٔ ۲۷۷) گوید ما نرجمته <sup>(۱)</sup>:

«اندکی تردید در خصوص جانشین باب [ما بین اتباع او] بهم رسید ولى بالأخره معلوم همه شد كه كيست ولحب بغير طريق انتخاب چه بعضي علامات ظاهری و پارهٔ خصایص معنوی است که بطور روحانی ممیّز رئیس مذهب است وی خیلی جوان بود و فقط شانزده سال (۲) داشت و موسوم ا است بمیرزا بجبی و پسر میرزا بزرگ نوری وزیرِ امام ویردی میرزا حاکم طهران است، مادرش در طغولیّت وی فوت شد و زن (٤) یکی از رؤسای بابیّه که یکی از حروف واحد<sup>(۰)</sup> و ملفّب است مجناب بهاء در عالم رؤیا از بریشانی حال آن طفل جلیل القدر مطّلع گردیده آن طفل را نزد خود آورد و تا سنّ بنج سالگي اورا نوجّه و نربيت نمود .... باب ملقّب بود ١٥ بحضرت اعلى، باب دوّم (٦) ملقّب است بحضرت ازل، اختيار او [بوصايت] بکلّی بی مقدّمه بود و فورًا بابیان اورا بدین سمت شناختند»،

و اخيراً از يك فقره ازكتاب ايقان تأليف بهاء الله كه آنرا در سنة ۱۲۷۸ (۲) در بغداد سه چهار سال بعــد از مراجعت وی از کوههای ١٩ كردستان نوشته است استنباط ميشود كه بهاء الله در آن ناریخ خودرا

حقیقت مسؤل عنه است که در حدیث کمیل دید، شده در سنهٔ اوّل کشف سیحات اکجلال من غير اشارة در ثانى محو الموهوم و صحو المعلوم و در ثالث هنك السَّتر لغلبة السَّرُّ و در رابع جذب الأحديّة بصنة التّوحيد و در خامس نور اشرق من صبح الأزلرا خواهیدید آگر خود هارب نشوی و مضطرب نگردی» انتهی،

<sup>(</sup>۱) صواب وموافق مشهور همین است نه «اشرق» که در ص ۲ سطر آخر و ص (۲) بعنی علی محمّد جه نبیل عددًا مطابق است با ۲۰۸ س ۱٦ مذکور است ٬ محبد يعني ٦٢،

<sup>(</sup>۱) یعنی بحبی که عددًا با وحید مطابق است یعنی ۲۸، (۲) مئن فرانسوی این ففره در مقدّمهٔ انگایسی کناب ص لَب مذکور است، (۱) سهواست، ازل در آنوقت ۱۹ ساله بوده، رجوع كنيد بص كَح ، ﴿ ٤) صواب «مادر» ميباشد چنانكه صريح نقطة الكاف است ص ٢٢٨\_٢٩٩، (°) سهواست چه بهاء الله از حروف وإحد نبود اجماعًا، ﴿٦)كذا!، (۷) نه سنهٔ ۱۲۷۶ چنانکه در دیباجهٔ انگلیسی ص آب مسطور است، بد لیل اینکه در بك موضع از ابنان (ورق 60a از نسخه پاریس Suppl. persan. 1400) گوید: -- «باری هزار و دوبست و هنتاد و هشت

است بمن يظهره الله (هَ ٢). هركس نام اورا بشنود واجب است كه احترامًا قیام نماید و هر مجلسی که منعقد میشود باید جای بك نفررا بسرای او خالی گذارند (طَ ۱). «هیچ نفسی نفسیرا محزون نسازد از برای هان شجرهٔ حقیقت که لعلٌ برآن حزنی وارد نیاید یوم بطون که کسی نمیشناسد آنرا» (و ٥٠، ز ١٨). نهى شاه از ضرب معلم اطفال را «لعل بر آن نفسى كه كلّ. از وجود او منوجد میگردند حزنی وارد نیاید زیراکه معلّم نمیشناسد معلّم خود و کلرا» (و ۱۱).

## ٥ - بها الله و صبح ازل،

ما بین انباع باب دو نابرادری (یعنی دو برادر از طرف پدر فقط) ۱۰ بودند از اهل نور مازندران، بزرگتر موسوم بود بمیرزا حسینعلی و ملقّب ببهاء الله وكوچكتر موسوم بميرزا بحبي و ملقب بصبح ازل، بعدها رقابتي که مابین این دو برادر پدید آمد بابیّهرا بدو فرقه منشعب نمود ازلیان که آکنون از حیث عدد کمتر اند و بهائیان که قسمت عمنً بابیّه اند، در هر صورت در آن تاریخی که میرزا جانی این کتابرا تألیف مینمود، (یعنی ١٥ مابين سنة ١٣٦٦–١٢٦٨ يكي دو سال بعد از قتل باب) موافقت كامل و مرافقت نام بین این دو برادر حاصل بوده است، رجوع کنید بصفحهٔ ۲۴۸ سطر ۱۲ الی صفحهٔ ۲۶۰ سطر ۲ و مخصوصًا ملاحظه کنید حکایت رؤیای خارق العادة راكه بهاء الله از براے مصنّف كتاب نقل كرده است در حق صبح ازل از قول مادر خود که نامادری ازل میشود، خلاصه از این · کتاب چنین استنباط میشود <sup>(۱)</sup> که وجه نسمیهٔ میرزا مجیی بصبح ازل این

است (جَ ٨). فضل كلّ امكان از شبح جود اوست (جَ ١٢). «بيان و مؤمنین به بیان مشناق تر اند بسوی او از اشتیاق هر حبیبی بمحبوب خود» (جَ ٢ ، ٨). من يظهره الله بعينه هان نقطهٔ بيان است (جَ ١٢ ، دَ ٩ ، زَ ٢ ، حَ ٢). زمان و مكان ظهور من يظهره اللهراكسي جز خداوند عالم نيست ه (ج١٥، و٢٦، ز١٠). وي بغتةً ظاهر ميشود مانند ظهور نقطه (و٩،١١). «اگرکسی یك آیه از او شنود یا تلاوت کند بهتر است از آنکه هزار مرتبه بیانرا نلاوت کند (مَ ٨، وَ ٦، زَ ١). «کُلٌ ظهورات و ظهور قائم آل محبِّد از برای من یظهره الله خلق شه» (دَ ۱۲). من یظهره الله مبدأ اسماء و صفات الهي است» (هُ ٩). «مَثَل من يظهره الله مَثَل محكّ است ١٠ كه فصل ميكند ما بين طلاى خالص از غير آن مثلاً أگر كسى بهاء الله نامیده شده باشد اگر ببهاء او که اوّل مَنْ آمن باوست ایمان آورد آنوقت این اسم در حقّ او در اساء ثبت میگردد و الّا در نفی فانی میگردد کأن لم یکن شیئًا مذکورًا» (مَ ٤). «از یومیکه اوّل از برای آن نیست الی آخری که آخر از برای او نیست [من یظهره الله] در ساء طهارت و ارض ١٥ نظافت بوده و هست و هیچ شیء اورا متغیّر نگرداند و آباء او الی آدم و همچنین امّهات او صفوهٔ خلق بوده و مکمن طهر و طهارت» (و ۱۲). «يوم ظهور الشَّعِرةِ لن بحلِّ لأحد ان يدين بدين (صَح - بالدّين) الّذي قد دان به قبل ظهورها» (ر ٥). «در ظهور من يظهره الله دفيق شو ڪه بتصديق اهل بيان نصديق او نكني بلكه اورا بخود او نصديق كني " ٢٠ (زَ ١١). «غير از من يظهره الله ممكن نيست كه [كسي] آيات بـــر نهج فطرت نازل فرماید» (وَ ٨). «نفسی نیست که نواند چنین مقامیرا ادُّعا کند اگر درگزور قرآن بهم رسید در این گؤر هم خواهد رسید» (وَ ٨). «وی مظهر آیهٔ لیس کمثله شی است» (آ۱۲). – احکام کثیرهٔ در بیان وضع شده است برای احترام و تذکّر من يظهره الله، مثلاً مـــاه اوّل از or ماههای نوزده گانهٔ سنهٔ بابیّه که موسوم است به «شهر بهاء» مخصوص

<sup>(</sup>۱) رجوع كنيد مخصوصًا بص ۲۰۸ و ۲۶۲، فقرهٔ ذيل منفول از دلائل سبعهٔ باب نېز صریح در این معنی است: — «و نظر نموده در اجوبهٔ مرفوعَیْن قَبْلَیْن [بعنی شیخ احمد احسائی و حاجی سیّد کاظم رشنی]که بقین مینمائی بر اینکه ظهور موعود مننظر همان ظهور

است بمن یظهره الله (ه ۲). هرکس نام اورا بشنود واجب است که احتراماً قیام نماید و هر مجلسی که منعقد میشود باید جای یك نفررا بسرای او خالی گذارند (ط ۱). «هیچ نفسی نفسی را محزون نسازد از برای هان شجرهٔ حقیقت که لعل برآن حزنی وارد نیاید یوم بطون که کسی نمی شناسد آنرا» (و ۵، ز ۱۸). نهی شده از ضرب معلم اطفال را «لعل بر آن نفسی که کل از وجود او منوجد میگردند حزنی وارد نیاید زیراکه معلم نمی شناسد معلم خود و کل را» (و ۱۱).

### ٥ - بها الله و صبح ازل،

ما بین انباع باب دو نابرادری (یعنی دو برادر از طرف پدر فقط)

۱۰ بودند از اهل نور مازندران، بزرگتر موسوم بود بیرزا حسینعلی و ملقب بیهاء الله و کوچکتر موسوم بیرزا بجبی و ملقب بصیح ازل، بعدها رقابتی که مابین این دو برادر پدید آمد بابیه را بدو فرقه منشعب نمود ازلیان که اکنون از حیث عدد کمتر اند و بهائیان که قسمت عمق بابیه اند، در هر صورت در آن تاریخی که میرزا جانی این کتاب را تألیف می نموده (یعنی مرافقت تام بین این دو برادر حاصل بوده است، رجوع کنید بصفحهٔ ۲۲۸ مرافقت تام بین این دو برادر حاصل بوده است، رجوع کنید بصفحهٔ ۲۲۸ مطر ۱۲ الی صفحهٔ ۲۶۵ سطر ۱۲ الی صفحهٔ ۲۶۵ سطر ۲ و مخصوصاً ملاحظه کنید حکایت رؤیای خارق العادهٔ را که بهاء الله از برائ مصنف کتاب نقل کرده است در حق صبح ازل از قول مادر خود که نامادری ازل میشود، خلاصه از این حق صبح ازل از قول مادر خود که نامادری ازل میشود، خلاصه از این حق صبح ازل از میشود از این استنباط میشود (۱۱) که وجه تسمیهٔ میرزا بحی بصبح ازل این

است (جَ ٨). فضل كلّ امكان از شبح جود اوست (جَ ١٢). «بيان و مؤمنین به بیان مشتاق تر اند بسوی او از اشتیاق هر حبیبی بحبوب خود» (جَ ٢ ، ٨). من يظهره الله بعينه هان نقطة بيان است (جَ ١٢ ، دَ ٩ ، زَ ١٢ ، حَ ٢). زمان و مكان ظهور من يظهره اللهراكسي جز خداوند عالم نيست ه (جَهُ)، وَمَ، زَ ١٠). وَى بَعْتَةً ظَاهِرِ مِيشُودُ مَانِنَدُ ظَهُورُ نَقْطَهُ (وَ ٩، ١١). «آگرکسی یك آیه از او شنود یا نلاوت کند بهتر است از آنکه هزار مرتبه بیان را تلاوت کند (آ)، و ۲، ز آ). «کلّ ظهورات و ظهور قائم آل محبّد از برای من بظهره الله خلق شه» (دَ ۱۲). من يظهره الله مبدأ اساء و صفات آلهی است» (ه ٩). «مَثَل من يظهره الله مَثَل محكّ است ١٠ که فصل میکند ما بین طلای خالص از غیر آن مثلاً اگر کسی بهاء الله نامین شده باشد آگر ببهاء او که اوّل مَنْ آمن باوست ایمان آورد آنوقت این اسم در حقّ او در اسماء ثبت میگردد و الاّ در نفی فانی میگردد کأن لم يكن شيئًا مذكورًا » (ه ٤٠). «از يوميكه اوّل از براي آن نيست الى آخرى که آخر از برای او نیست [من یظهره الله] در ساء طهارت و ارض وا نظافت بوده و هست و هیچ شیء اورا منغیّر نگرداند و آباء او الی آدم و همچنین امّهات او صفوهٔ خلق بوده و مکمن طهر و طهارت» (و ۱۷). « يوم ظهور الشَّعِرة لن بحلِّ لأحد ان يدين بدين (صّح – بالدّين) الّذي قد دان به قبل ظهورها» (رَ ٥). «در ظهور من يظهره الله دقيق شو ڪه بنصدیق اهل بیان نصدیق او نکنی بلکه اورا بخود او نصدیق کنی » ٢٠ (زَ ١١). «غير از من يظهره الله ممكن نيست كه [كسى] آيات بـــر نهج فطرت نازل فرماید» (و ۸). «نفسی نیست که تماند چنین مقامیرا ادّعا کند اگر در گور قرآن بهم رسید در این گور هم خواهد رسید» (و ۸). «وی مظهر آبهٔ لیس کمنله شی است» (ه ۱۲). - احکام کثیرهٔ در بیان وضع شده است برای احترام و تذکّر من يظهره الله، مثلاً مــاه اوّل از ro ماههای نوزده گانهٔ سنهٔ بابیّه که موسوم است به «شهر بهاء» مخصوص

<sup>(</sup>۱) رجوع کنید مخصوصًا بص ۲۰۸ و ۲۶۳، فقرهٔ ذیل منقول از دلائل سبعهٔ باب نیز صریح در این معنی است: – « و نظر نموده در اجوبهٔ مرفوعَیْن فَمْدَلَیْن [یعنی شیخ احمد احسائی و حاجی سیّد کاظم رشنی]که بقین مینائی بر اینکه ظهور موعود مننظر هان ظهور

میشود مگر کسانی که باو ایمان آورند (بَ۲، دَ۲). هر کس باو ایمان آورد بخدا ایمان آورده است (ج ۱۰). پناه بخداوند بناه باوست و پناه بنقطهٔ بیان پناه باوست (بَ ٤، دَ ٢). «حروف بیان آگر داخل در کتاب او شدند از نار نجات یافتند و الاّ نمر نی بخشد ایشان را بقای در ه بیان» (بُ ع). «هر اسم خیری که در بیان نازل شده مراد من بظهره الله هست بحقیقت اوّلیّه» (ب َ o). بیان میزان حقّ است الی یوم من یظهره الله (بَ٦) و آن روز روز كال بيان و اخذ ثمرات آن است (بَ٧). قیامت بیان در ظهور مر یظهره الله است (ب۷). و یوم ظهور او یوم بعث کلّ و حشر کلّ و خروج کلّ از قبر آست (بَ ۴). هر نفسی که ۱۰ مؤمن بمن يظهره الله گردد مؤمّن بــه بيان بوده (بَ ۴) «وكسي كه أن نقطه و حروف را دوست داشت و بهدایت آن مهندی گشت دلیل است كه اين نقطه و حروفرا دوست داشته» (و ۱). بيان و مَنْ فيه طائف است حول قول من يظهره الله بمثل آنكه ألِف [يعني انجيل] و مَنْ فيه طائف بودند حول قول رسول الله (جَ ٢). مقابل من يظهره الله شجرهٔ نفی ١٥ است كه شامل است كلّ نفوس غير مقبله اليهرا (بَ ٥). وقت ظهور من بظهره اللهرا جز خداوند کسی عالم نیست (زَ ۱۰). «اگر در عدد غیاث ظاهر گردد و کلّ داخل شوند آحدی در نار نمیماند و آگر الی مستغاث رسد و کلّ داخل شوند احدی در نار نیماند» (ب ۱۷) «ولیکن زیاده از عدد مستغاث آگر خدا خواهد نخواهد شد» (زَ۱۰) «و آگر نفسی بقدر ۲۰ تنفّسی صبر بعد از دو هزار و یکسال نماید بلا شبهه در دین بیان نیست و داخل نار است» (ب ۱٦). من يظهره الله «احقّ است از كلّشيء بکلّشیء از نفس کلّشی.» و «ما سوای او ملك او هستند» و «اوست قائم نبغس خود بالله وكلّشيء قائم باوست» (جَ ١، ١٢). وي در آنچه میکند مسؤل هیچ کس نیست و احدی را نمیرسد که « لِمَ و یمَ در حقّ ۰۰ او ذکر نماید» (ج ۱). وی «باب اوّل جنّت و اسم اعظم ظاهر بالوهبّت»

از مؤمنین و آگر از دون علّیین است از دون آن (بَ ۱۱). روز قیامت آمد و رفت و محتجبین خبردار نشدند (وَ ۱۲) «چه یوم قیامت یومی است مثل کلّ ایّام شمس طالع میگردد و غارب چه بسا وقتی که قیامت بر پا میشود در آن اراضی که قیامت بر پا میشود و خود اهل آن معاّلع ه نمیشوند» (حَ ۹). همچنین جنّت عبارت است از اثبات یعنی نصدیق و ایمان بنقطهٔ ظهور (ب ۱، ب ۶، ب ۱۲ و غیرها)، «این است حقیقت جنّت در عالم حيات و بعد از موت لا يعلم الاّ الله» (بَ ١٦). و نــار عبارت است از نفی یعنی عدم ایمان بنقطهٔ ظهور و انکار او (بَ ۱ ، بَ ٤ ، بَ ١٧). «هركس در نفي رفت در نار اللِّي است الى يوم من يظهره الله ١. و هركس در ظلّ اثبات مستقرّ شد در جنّت اللَّيي است الى يوم من يظهره الله» (بَ ٤). «و نا امروز غير از مظاهري ڪه خداوند مخصوص بخود فرموده کسی نه جنّترا فهمینه و نه ناررا» (بَ ١٦). و مراد از برزخ فاصلهٔ بين ظهورين است «لا ما هو المعروف بين النَّاس بعد موت اجسادهم فانّ هذا دون ما يكانف به النَّاس لأنَّ بعد موتهم لا يعلم ما يقضي عليهم الَّا الله ١٥ و أنَّ ماهم به يؤمرون لا بدُّ أن يعلمون » (ب ٨). و على هذا القياس موت وقبروسؤال ملئكه درقبرو ميزان وحساب وكتاب وصراط وغيرها همهٔ این اصطلاحات بمعانی تمثیلیّه نفسیر شده است،

# ٤ - مَنْ يُظْهِرُهُ ٱللهُ،

برای اینکه اختلافی راکه بعد از فوت باب مابین اتباع او دست داد . تصوّر اجمالی نوان نمود لازم است که بطور اختصار شمّهٔ از صفات و خصایص من یظهره الله بآن نحوکه باب در نضاعیف بیان فارسی شرح میدهد در اینجا ذکر کنیم:

من يظهره الله كتاب ناطق است و وقت ظهور او ايان جميع منقطع

است زیراکه مانند قند شیرین است چه قوّهٔ فهم آنِ اطفال بآن درجه نیست که مطلوبیّت علمرا بدون احضار آن درنحت صورتی مادّی و محسوس ادراك نمايند، ولى همين معلّم وقتيكه بشاگردان طبقهٔ عالى تـــر درس ميدهد البتّه برای اثبات مطلوبیّت علم نعبیرات عالی تر استعال میکند، و بر همین ه قياس است مسئلة تفاوت ظهورات مثلاً محمَّد بن عبد الله كه مخاطَبين او قومی بودند وحشی و مادّی مانند اعراب برای اینکه معانی بعث و معاد وجنّت و نار و غیرهارا بایشان بفهماند این مفاهیمرا در تحت صوری مادّی در نظر ایشان جلوه می داد تا آنکه بسهولت بتوانند آنرا درك نمایند ولی در دورهٔ بیان که خطابش بقومی است دانا و متمدّن یعنی ایرانیان ۱۰ الفاظ و اصطلاحات مذكوره بطرز ديگر بيان شاه و معاني اقرب بعقل از آنها اراده شده است، مثلاً فیامت عبارت است از «وقت ظهور شجرهٔ حقیقت در هر زمان بهر اسم الی حین غروب آن مثلاً از یوم بعثت عیسی تا يوم عروج آن قيامت موسى بود و از يوم بعثت رسول الله يا يوم عروج آن که بیست و سه سال بود قیامت عبسی و از حین ظهور شجرهٔ بیان الی ١٥ ما يغرب قيامت رسول الله است» (ب٧، ج٢، ط٢٢)، و نبايد آنــرا بمعنی مادّی آن حمل نمود چنانکه شیعه تنسیر میکنند «و همه موهومًا امریرا توهم نموده که عند الله حقیقت ندارد» (بَ ٧). و شیء وقتیکه بمقام کمال رسید قیامت آن بر یا میشود «وکال دین اسلام الی اوّل ظهور بیان مننهی شد و از اوّل ظهور بیان تا حین غروبْ اثمار شجرهٔ اسلام آنچه هست ۰۰ ظاهر میشود» (بَ ۷، زَ ۱۰). «وهر شئ که اطلاق شیئیّت بر او شود در یوم قیامت مبعوث میگردد .... مثلاً این فخان و نعلبکی که الآن بین یدی الله گذارده در يوم قيامت مبعوث ميشود بكينونيّت و ذاتيّت و نفسانيّت در وقتی که شجرهٔ حقیقت ننطّق فرماید که این فنجان و نعلبکی بعینه اوست» (بُ ۱۱). «و بعث هیچ نفسی از نفس میّت نمیشود که از قبر ترابی بیرون ٢٠ آيد بلکه بعث کلّ از نفس احياء اَن زمان ميگردد اگر از عاليّين است

ط ۹)، هر ظهور بعدی اشرف از ظهور قبل و منام بلوغ آن میباشد و هر ظهور بعدی ظهور قبل ادارد با آنچه خود دارد «جنانچه غین دارد نهصد ظاء را ولی ظاء هزار غین را ندارد» (ج۱۲، ۱۳۱۵). مشبت اولیه نهصد ظاء را ولی ظاء هزار غین را ندارد» (ج۱۱، ۱۳۵۱). مشبت اولیه در هر ظهور بعدی بغو اقوی و آکمل از ظهور قبل ظاهر میشود منلاً آدم در مقام نطفه بوده و نقطه بیان در مقام جوانی دوازده ساله و من یظهر الله در مقام جوانی چهارده ساله (۱) (ج۱۲). هر ظهوری بمنزلهٔ غرس شجره ایست که ظهور بعد وقت کال آن شجره و اخذ نمرهٔ آن است و قبل از آن هنوز بحد بلوغ نرسین است و وقتی که شجره بدرجهٔ کال و اخذ نمر رسید بدون لحمهٔ تأخیر ظهور بعد واقع خواهد شد «چنانچه در ظهور رسید بدون لحمهٔ تأخیر ظهور بعد واقع خواهد شد «چنانچه در ظهور احضرت عیسی غرس شجرهٔ انجیل که شد بکال نرسید الا اول بعثت رسول الله که اگر رسین بود یک روز زودنر هان روز بعثت میشد که بیست و شنم رجب باشد نه بیست و هفتم .... و بعد از غرس شجرهٔ قرآن کال و شنم رجب باشد نه بیست و هفتاد رسید که اگر بلوغ آن در دوساعتی در آن در هزار و دویست و هفتاد رسید که اگر بلوغ آن در دوساعتی در شبه بیخیم جمادی الاول (صحاله ولی) میبود به پنج دقیقه بعدتر ظاهر شبه بیخیم جمادی الاول (صحاله ولی) میبود به پنج دقیقه بعدتر ظاهر شبه بیخیم جمادی الاول وقت ظهوررا جز خداوند کسی دانا نیست

(ز ۱۰) ج ۱۰).

یک مثال دیگر که بابیه غالبًا میزنند (هرچند در خود بیان گویا مذکور یک مثال دیگر که بابیه غالبًا میزنند (هرچند در خود اختلاف زمان و مکان نیست) برای نشریج اینکه ظهورات متعدّده با وجود اختلاف زمان و مکان و تفاوت درجهٔ کمال و شرف چگونه در حقیقت همه یکی میباشند مثال ۲۰ معلّمی است که بطبقات مختلفه از شاگردان که از حیث سنّ و درجهٔ فهم متفاوت اند درس میدهد، معلم یکی است و اندازهٔ علم و اطلاع او هم یکی ولی بر حسب تفاوت درجهٔ فهم و ادراك مستمعین تعبیرات و هم یکی ولی بر حسب تفاوت درجهٔ فهم و ادراك مستمعین تعبیرات و اصطلاحات مختلفه استعال میکند مثلاً در خطاب باطفال خرد سال اگر اصطلاحات مختلفه استعال میکند مثلاً در خطاب باطفال خرد سال اگر

<sup>(</sup>۱) رجوع کثید بص کُمو،

سال تمام از عمر اوگذشته نی گوید که من آن نطفه هستم که از فلان سا نازل و در فلان ارض مستقر شده که اگر بگوید ننزل نموده و نزد اولو العلم حکم بتمامیت عقل او نمی شود این است که نقطهٔ بیان نمیگوید امروز منم مظاهر مشبت از آدم تا امروز که مثل این قول همین میشود و ازین هجهت است که رسول خدا نفرمود که من عبسی هستم زیراکه آن وقتی است که عبسی از حد خود ترقی نموده و بآن حد رسیده و همچنین من یظهره الله در حد زمانیکه محبوب چهارده ساله ذکر میشود لاینی نیست که بگوید من هان دوازده ساله بودم که اگر بگوید نظر بضعف مردم نموده زیراکه شئ رو بعلو است نه دنو آگرچه آن جوان چهارده ساله در حین زیراکه شئ رو بعلو است نه دنو آگرچه آن جوان چهارده ساله گشنه و از این دوازده سالکی کم ترقی نموده تا آنکه امروز دوازده ساله گشنه و از این دوازده سالگی کم ترقی میناید تا آنکه بچهارده میرسد اگر امروز یکی از مؤمنین بقرآن بر خود می پسندد که بگوید من یکی هستم از مؤمنین بانجیل نقطهٔ حقیقت ه برخود می پسندد و کذلك در بیان و بیان بالنسبه بمن نظه، دانیه آخ» انتهی،

٣ - اصول تعاليم باب،

اصول نعالیم باب چنانکه از نوشتمات خود وی و مخصوصاً از بیان فارسی (۱) استنباط میشود بطور خیلی احمال از قرار ذیل است:

خداوند مُدْرك كُلِّ شيء است و خود از حيَّز ادراك بيرون است. احدى غير ذات او معرفت باو ندارد. مراد از معرفة الله معرفت مظهر اوست و مراد از لفاء الله لفاء او و پناه مخداوند پناه باو «زيراكه عرض ٢٠ اوست و مراد از لفاء الله لفاء او و پناه مخداوند پناه باو «زيراكه عرض

بذات اقدس ممكن نيست و لقاء او منصوَّر نه ... و آنچه كه در كتب سماویّه ذکر لقاء او شکه ذکر لقاء ظاهر بظهور اوست» (ب ۲، ج ۲). «و مراد از رجوع ملائکه الی الله و عرض بر او رجوع ادّلاء بر منّ يظهر الله هست بسوی او» زیراکه «سبیلی از برای احدی بسوی ذات ازل ه نبوده و نیست نه در بدء و نه در عود» (ب ۲۰). آنچه در مظاهــر ظاهر میشود «مشیّت» است که خالق کلّ اشیاء است و نسبت او باشیاء نسبت علَّت است بمعلول و نار بحرارت. این مشیّت «نقطهٔ» ظهور است که در هرکوْری بر حسب آن گوْر ظاهر گشته (بَ ۱۲، جَ ۱، ۸، ۸). مثلاً محبَّد نقطهٔ فرقان است و میرزا علیمحبّد نقطهٔ بیان و هر دو یکی میباشند ١٠ (آ ١٥، حَ ٢). آدم كه بعقية بيان (جَ ١٢) دوازده هزار و دويست و ده سال قبل از باب بوده است با سایر ظهورات یکی است (ز ۲)، «و بعینه نقطهٔ بیان هان آدم بدیع فطرت اوّل بوده و بعینه خاتی که در ید اوست هان خانم بوده که از آن روز نــا امروز خداوند حفظ فرموده» (جَ ۱۲)، «اعراش در ظهورات مختلف ظاهر میشود و الاّ مستوی بر اعراش ١٥ كه مُعَرَّي از حدَّ حدود است هان مشيّت اوّليّه است كه اعراش اورا منغيّر نميكند» (زَ ١٠، حَ ٢ و غيرها)، «مانند شمس أكّر ما لا نهاية طالع شود یك شمس زیاده نیست و كلّ باو قائم هستند» (دَ۱۲، زَ ۱۰، حَ ۱)، «هان مطاع از يوم آدم هان رسول الله هست و كلُّ كتب منزله قرآني است که بر او نازل شده» (رَ مَ)، «و در هیج عالمی مظهر مشیّت نبوده الاّ ٢٠ نقطهٔ بيان ذات حروف سبع و نه حروف حيّ اَن الاّ حروف حيّ بيان» (جَ ۱۲). ظهورات را نه ابتدائی است نــه انتهائی، «الی ما لا نهایة شمس حقیقت طالع و غارب میگردد و از برای او بدئی و نهایتی نبوده و نیست» و «لم يزل ولايزال ابن شأن بوده عند الله و خواهد بود» (ج ١٥، ١٦٥). و قبل از آدم عوالم و اوادم ما لا نهایة بوده (جَ١٢، دَ١٤)، و بعــد ٥٠ از من يظهره الله ظهورات ديگر خواهد بود الى ما لا نهاية (د ١٢، ز ١٢،

<sup>(</sup>۱) در حواله به بیان در صفحات آتیه مراد از حروف جُمَّل عدد واحدهای بیان و مراد از ارقام هندسه ابواب هر واحد است، و هر جمله که بین دو « » است نصّ عبارت بیان است ،

منهوم میشود که باب مقدار این فاصلهرا در پیش خود ۱۰۱۱ یا ۲۰۰۱ سال که مطابق عدد کلمهٔ غیاث (یا آغیث) و مستغاث است نصوّر میکرده است:

(۱) منقول از بیان فارسی باب هفدهم از واحد دوّم: «اگر در عدد غیاث ظاهر گردد و کلّ داخل شوند احدی در نار نیماند و آگر الی مستغاث رسد و کلّ داخل شوند احدی در نار نمیماند الاّ آنکه کلّ مبدّل میگردند بنور» اننهی،

منقول از بیان فارسی باب پانزدهم از واحد سوّم:

«امید از فضل خداوند عطوف ورؤف این است که در حین ظهور ۱۰ بالهمر عالیهٔ خود در الواح خودکلٌ عباد خودرا از رقد بیدار نماید و نگذارد الی امر محکم بیان که تا غیاث یا مستغاث شده در نار بمانند چه كسى عالم بظهور نيست غير الله هــر وقت شود بايدكلّ نصديق بنقطة حقیقت نمایند و شکر الهی نجا آورند اگرچه امید از فضل اوست که نیا مستغاث نرسد و از فَبْلُ كلمة الله مرتفع گردد و انَّمَا الدَّليل آياته و الوجود ١٥ على نفسه نفسه اذ الغير يُعْرف به و هو لا يعرف بدونه سجان الله عمًّا يصفون» انتهى،

ایضًا، باب شانزدهم از واحد دوّم:

وصیّت میکنم کلّ اهل بیان را که اگر در حین ظهور من یظهره الله کلّ مونَّق بَآن چنت عظم و لقاى آكبر گرديد طوبي لكم ثمٌّ طوبي لكم ثمٌّ طوبي ٢٠ ليكم و الا أكر شنيديد ظهورى ظاهر شه بآيات قبل از عدد اسم الله الأغيث كه كلّ داخل شويد، و آگر نشده و بعدد اسم الله المستغاث منتهى شده و . شنیهاید که نقطهٔ ظاهر شه و کلّ بقین نکردهاید رحم بر انفس خود کرده وكلّ بكلّيَّه در ظلّ أون (١) نقطهٔ ظاهره كه كلّ داخل نشعايد مستظلّ ٢٤ گرديد .... و اگر نشنيه در نضرّع و ابتهال بر آمه كه فضل خدا الى

(۱) کذا، بعنی «آن»

مستغاث از شما مقطوع نگشته، و اگر شنیدید الی مستغاث که ظاهر گشته مَنْ هو محبوبی و محبوبکم و ملیکی و ملیککم فاذًا لا نصبرُنَّ قدر ما يُتنَفَّسُ نَفَسُ و لتدخلنَّ كَلَّكُمُ اجْمَعُون في ظلَّ الله و لا نقولُنَّ لِمَ و بِمَ فانَّ هذا من اعظم امرى ايّاكم لِأُخلُّصنَّكم عن نار بُعْدكم بما قد اذنت لكم بهذا أنْ با اهل ۰ المیان کُلّ نشکرون که اگر نفسی بقدر تنفّسی صبر بعد از دو هزار و یکسال نماید بلا شبهه در دین بیان نیست و داخل نار است الاً آنکه ظهور الله ظاهر نشود که آن وقت کلّ مکلّف بابتهال و نضرّع هستید » انتهی،

از فقرهٔ ذیل منقول از بیان فارسی معلوم میشود که بعقیهٔ باب عمر عالم از زمان آدم الی عصر خود او ۱۲۲۱ سال بوده است و جوری ١١ (بعقية باب ظاهرًا) هر هزار سال از عمر عالم معادل است با يكسأل از عمر ظهورات و نموّ آنها بصوب كال لهذا آدمرا نشبيه ميكند بنطفه و خودرا بجوان دوازده ساله و من يظهره اللهرا بجوان چهارده ساله، و ايرن نيز شاهد قطعی دیگری است که باب در پیش خود عصر من یظهره اللهرا قریب دو هزار سال بعد از عصر خود فرض میکرده است، اینست فقرهٔ ۱۵۰ منقوله از باب ۱۴ از واحد ۲ از بیان فارسی بنصّها:

« مِنْ ظِهُور آدم الى اوّل ظهور نقطة البيان از عمر ابن عالم نگذشته الا دوازده هزار و دویست و ده سال و قبل از این شکّی نیست که از برای خداوند عوالم و اوادم ما لا نهایة بوده و غیر از خدارند کسی مُجْصی آنها نبوده و نیست و در هیچ عالمی مظهر مشیّت نبوده الا نقطهٔ بیان ذات ٢٠ حروف سبع و نه حروف حيّ آن الاّ حروف حيّ بيان و نه اسماء او الاّ اسماء بيان و نه امثال او الاّ امثال بيان .... و بعبنه نقطهٔ بيان هان آدم بدیع فطرت اوّل بوده و بعینه خانی که در ید اوست هان خاتم بوده که از آن روز تا امروز خداوند حفظ فرموده و بعینه آیهٔ که مکتوب بـــر اوست هان آیه بوده که مکتوب بر او بوده این ذکر نظر بضعف مردم است و الا آن آدم در مقام نطفه این آدم میگردد مثلاً جوانی که دوازده ظهور من يظهره الله خواهد بود (۱) صربحاً و در كمال وضوح مستفاد ميشود كه باب خود و من يظهره الله را دو ظهور مستفل در ردف ظهورات سابقه نصوّر ميكرده و قطعاً چنين فرض ميكرده است كه ظهورات سابقه با يكديگر، خود او نقريباً هان مقدار فاصله خواهد داشت كه ظهورات سابقه با يكديگر، و در حقيقت از فقرات ذيل كه منقول از بيان فارسى است چنين (۱) اين مضهون در غالب ابول، بيان و در سابسر نوشنجات باب تكرار شك است و ما نمونه را يك ففره از بيان فارسى در اینجا نقل ميكيم: — «الباب السّابع من الواحد النّانی فی بیان بوم القيمة، ملخيص اين باب آنكه مراد از يوم قيمة ظهور شجره حقيقت است و مشاهك نميشود كه احدى از شبعه يوم قيمة را فهميك باشد بلكه همه موهوما امريرا توهيم نموده كه عند الله و عند عرف اهل حقيقت ندارد و آنچه عند الله و عند عرف اهل حقيقت امريرا توهيم نموده كه عند الله و عند عرف اهل حقيقت

امربرا توهُّم نموده كه عند الله حقيقت ندارد و آنجه عند الله و عند عرف اهل حقيقت مقصود از يُوم قيمة است ابن است كه از وقت ظهور شجرهٔ حقيقت در هر زمان بهر اسم الى حين غروب آن يوم قيامت است، مثلاً از يوم بعثت عيسى تايوم عروج آن قيامت موسی بود که ظهور الله در آن زمان ظاهر بود بظهور آن حقیقت که جزآ داد هرکس موِّمن بموسی بود بقول خود و هرکس مؤمن نبود جزا داد بقول خود زبراکه ما شهد الله در آن زمان ما شهد الله في الأنجيل بود، و بعد از يوم بعثت رسول الله تا يوم عروج آن قیامت عیسی بود که شجرهٔ حقیقت ظاهر شاه در هیکل محمّدیّه و جزا داد هرکس مؤمن بعیسی بود و عذاب فرمود بغول خود هرکس که مؤمن بآن نبود، و از حين ظهور شجرهٔ بيان الى ما يغرب قيامت رسول الله است كه در قرآن خداوند وعك فرموده که اوّل آن بعد از دو ساعت و یازده دفیقه از شب پنجم جمادی الاوّل (صحالاً ولى) سنة هزار و دويست و شصت كه سنة هزار دويست و هفتاد بعثت بی شود اوّل يوم فيامتِ قرآن بود<sup>ه</sup> و الی غروب شجرهٔ حقيقت فيامتِ قرآن است زیراکه شیء تابمقام کمال نرسد فیامت آن نمیشود و کمال دین اسلام الی اوّل ظهور منتهی شد و از اوّل ظهور تا حین غروبْ انمار شجرهٔ اسلام آنچه هست ظاهر میشود ، و قیامت بیان در ظهور من بظهره الله هست زیراکه امروز بیان در مقام نطغه است و در اوّل ظهور من بظهره الله آخر کمال بیان است ظاهر میشود که نمرات اشجاری که غرس کرده بمجيند چنانجه ظهور قائم آل محمَّد بعينه هان ظهور رسول الله هست ظاهر نميشود الاّ آنکه اخذ نمرات اسلامرا از آبات فرآنیّه که در افتان مردم غرس فرموده نماید و اخذ ثمرًه اسلام نیست الاّ ایمان باو و تصدیق باو وحال که ثمره بر عکس بخشید و در بجبوحهٔ اسلام ظاهر شدی و کلّ بنسبت او اظهار اسلام می کنند و اورا بغیر حقّ در جبل ماکو ساكن ميكنند الّخ» انتهى،

که در کتب ساویِ قبل اِخْبار از مجئ او داده شا بود وقتی که ظاهر شد بشدّت هرچه تمامتر درمقام انکار و ایذا. بر آمدند، و از ترس اینکه مبادا امَّت او نیز نسبت بمن یظهره الله موعود همین قسم رفتار نمایند کرَّةً بعد اولی و مرَّةً بعد اخری در جمیع نوشتجات خود و مخصوصاً در بیان ه اتباع خودرًا توصيهٔ آکید میکند که لقلید بهودرا نکنند که مسیح موعود خودرا بدار زدند و پیروی نصاری را ننایند که فارقلبط (یعنی محمّد بن عبد الله بعقبة مسلمين) موعود خودرا انكار نمودند و نقليد اهل اسلامرا نهایند که با وجود اینکه هزار سال در کمال شوق منتظر مهدی موعود خود بودند چون ظهور نمود اورا زجر و طرد و حبس نمودند، خوف باب از ١٠ اينكه مؤمنين باو نيز با من يظهره الله همين طور رفتار نمايند باندازهٔ شديد بودکه اتباع خودرا نهی صریح و منع آکید نموده است از آیذا یا انکار هرکس که دعوی این مقام نماید و لو آینکه در صدق و حقّانیّت وی شبهه داشته باشند بلکه اگر نمیتوانند اورا تصدیق نمایند لا اقلّ در مقام انکار و زجر او برنیامه بیطرفی اختیار کنند، ولی این راست نیست (تا آنجاکه ۱۰ از روی بیان میتوان استنباط نمود)که باب خودرا مبشِّر و منادی من يظهره الله ميدانست بهر معنى كه ازكله ودمبشِّر» اراده شود غير از آن مفهوم عامی که از این کلمه اراده کنند وقتی که گویند حضرت موسی مبشّر حضرت عیسی بود و حضرت عیسی مبشّر محمّد بن عبد الله و محمّد بن عبد الله مبشّرِ باب، از احکام و دستور آلعماهائیکه بیان برای دولت و سلطنت آنیهٔ . بابیّه میدهد و از اینکه صریحًا ذکر میکند که زمانی خواهد آمد که مذهب رسی ایران مذهب بیان خواهد گردید و از اینکه مکرّرًا و مؤکّدًا نضریج میکند که هر ظهور بعدی قیامت ظهور قبل است و شئ تا بمقام کمال نرسد قیامت آن نمیشود چنانکه قیامت دین موسی و بلوغ آن بدرجهٔ کمال در ظهور عیسی بود و قیامت و کمال دین عیسی در ظهور محمّد و قیامت و ٢٠ كال دين محبّد در ظهور صاحب بيان و قيامت وكال دين بيان در

و تجهیز پدر خود امام حسن عسکری بلا فاصله از انظار غیبیت نمود، در دورهٔ اوّل ابن غیبت که بغیبت صغری معروف است امام ثانی عشر بکلّی قطع روابط با اتباع خود نكرده بود بلكه مع الواسطه يعني بتوسّط جهار نفر از صحابة خودكه ايشانرا ابول، اربعه ميخواندند با شبعة خود مرابطه ه و مکاتبه داشت، این دورهٔ غیبت یعنی غیبت صغری بوفات باب چهارم ابو اکحسن علیّ بن محمّد السّمری در ۱۰ شعبان سنهٔ ۲۲۸ منتهی شد و از این ناریخ ببعد امام در غیبت کبری داخل گردید و بکلّی از انظار عامّه و خاصه محتجب شد، امام دوازدهم در سنهٔ ۲٦٠ (درست هزار سال بیش از «ظهور» ميرزا على محمّد باب) بدرجه امامت ارنقا جسنه جانشين ۱۰ پدرش گردید و در سنهٔ ۲۲۸ غیبت کبری نمود و از آنوقت نــاکنون بعقیهٔ شیعه وی زنده است و در آخر الزّمان ظهور خواهد نمود «لیملاً الأرضَ قسطًا و عدلًا بعد ما مُلئت ظلمًا و جورًا "،

مقدَّمهٔ ناشر کتاب،

### ۲ - ظهور مذهب بابيه،

از آنچه گذشت معلوم شد که ادّعای میرزا علی محبّد شیرازی که وی ١٥ «باب» و وإسطة بين امام غايب و شيعيان است از نقطة نظر شيخيّه چندان تازگی و غرابت نداشت، ولی طولی نکشید که میرزا علی محبّد از اين درجه قدم بالاتر نهاده ادّعا نمود ڪه وي هان قائم موعود و مهديّ منتظَر و امام ثانی عشر است و لقب بابرا بیکی از اتباع خود ملاً حسین ۱۹ بُشْرُويَهُ (۱) داد، ميرزا على محمّد نا آنوقت در نوشتجات خود خودرا «باب»

و «ذِكْر» و «ذات حروف سبعه» (بمناسبت اینکه علیهجمیّد هفت حرف است) میخواند ولی از این ببعد خودرا «قائم» و «مهدی» و «نقطه» میخواند، تاریخ این ادّعای جدید بنصریح حاجی میرزا جانی (ص ۲۱۲ س ١٥) مصادف بود با حركت دادن باب بقلعهٔ چهريق كه دو سال و نيم ه آخر عمر خودرا (صفر ۱۲٦٤–شعبان ۱۲٦٦) در آنجا بسر برد،

این مسئلهرا باید بطور وضوح در نظر داشت که چنانکه کونت دو گوبينو گويد هيچ ربطي و ادني مناسبتي نيست مابين منهومي ڪه بابيّه از «نقطه» اراده میکنند و نصوّری که مسلمین از «مهدیّ» در ذهن دارند و دیگر آنکه عقیدهٔ که آکنون ما بین بهائیان منتشر است که باب خودرا ۱۰ فقط مبشِّر و منادی ظهور دیگری که بهاء الله باشد میدانست و باب نسبت ببهاء الله مانند بجيي نعميد دهناه بود نسبت بحضرت عيسي بكلِّي از نقطهٔ نظر تاریخی بی اساس و باطل است، باب بعقینهٔ خود و بعقینهٔ اتباع وی مؤسّس یك دورهٔ نبوّت جدید بود و كتابی جدید آورد موسوم به بیان كه بعقية ايشان ناسخ قرآن است چنانكه قرآن ناسخ انجيل و انجيل ناسخ ا نورات بود، راست است که باب مکرّرا و مؤکّدًا در نوشتجات خود اظهار میدارد که وی خاتم ظهورات مشیّت اوّلیه و آخرین حلقه سلسلهٔ نبوّات نیست و کتاب او خاتم کتب ساوی نه بلکه ظهور بعد از او که از او همیشه به «مَنْ يُظْهِرُهُ ٱللهُ» تعبیر می نماید بمراتب اعظم و آشرف از ظهور خود اوست، و نیز راست است که باب بهاسطهٔ شدّت تأثرٌ و تألّمی ٢٠ که پيدا کرده بود از اينکه قسم اعظم از هـــر امّتي پيغمبر موعود خودرا

نشنین اند بل ففط در کنب خوانن اند ابرت کلمهرا (بعنی بشرویهٔ نسبت ببشرویهرا) بُشْرُوَيْهِ مانند سيبَوَيْهِ و بَابَوَبْهِ و خَالَوَيْهِ و نحوها خوانن و نوشته اند و ابرت كلممرا لقب يا جزء اسم ملاّحسين بشروبة دانسته اند و اين سهو واضح است و منشا آن چنانکه گذیم عدم سماع شفاهی از اهل بلد و آکنفا بمسطورات کنب است ،

<sup>(</sup>۱) بُشْرُوبَه بضمّ باء موحّد و سكون شبن معجمه وضمّ راء مهملة و سكون وأو و فتح یا منتّاه تحنانیّه و در آخرها مخنیّه نام قصبه ایست در خراسان در بیست فرسخی طبس بین طبس و تون و بَرَکهای بشرویهٔ معروف منسوب بآن قصبه است و تغریباً دو هزار خانوار دارد ، و در نسبت بدین کلمه بُشْرُو یِی و بُشْرُویَهٔ (تلنَّظ: بشرویهای) هردو گویند؛ و بسیاری از مورّخین اروپائی که سماعاً تلفّظ ایرن کلمهرا از ابرانیان

(۲) معاد جسانی وجود ندارد و فقط چیزی که بعد از انحلال بدن عنصری از انسان باقی میاند جسم لطیفی است که باصطلاح ایشان جسم هورقلیائی گریند ،

بنابر این شیخیّه فقط بجهار رکن از اصول دین معتقدند از اینقرار: ه (۱) نوحید ، (۲) نبوّت ، (۲) امامت ، (۱) اعتقاد بشیعهٔ کامل، در صورتیکه متشرّعه یا بالاسری (یعنی شیعهٔ متعارفی) به پننج اصل معتقدند از اینقرار: (۱) توحید، (۲) عدل، (۲) نبوّت، (۱) امامت، (۵) معاد، شيخيّه باصل دوّم و بنجم اعتراض كنند وكويند لغو است و غير محتاج اليه جه اعتقاد بخدا و رسول مستلزم است ضرورةً اعتقاد بقرآنرا بـــا آنچه ١٠ قرآنَ منضمَّن است از صفات ثبونيَّه و سلبيَّةً خداوند و اقرار بمعاد و غير آن و آگر بنا باشد عدل که یکی از صفات ثبونیّهٔ خداوند است از اصول دین باشد چرا سایر صفات ثبوتیّه از قبیل علم و قدرت و حکمت و غیرها از اصول دین نباشد، ولی خود شیخیّه در عوضْ یك اصل دیگر که آنرا رکن رابع خوانند در باب اعتقاد بشیعهٔ کامل که ماسطهٔ دائمی فیض بین ١٥ امام و امَّت است بسر اصول دين افزوده اند، و شكَّى نيست كه شيخ احمد احسائی و بعد از او حاجی سبّد کاظم رشتی در نظر شیخیّه «شبعهٔ کامل» و واسطهٔ فیض بوده اند،

بعد از فوت حاجی سیّدکاظم رشتی در سنهٔ ۱۲۰۹ ابتدا معلوم نبودکه جانشین وی یعنی «شیعهٔ کامل» بعد ازوکه خواهد بود ولی طولی نکشید ۲۰ که دو مدّعی برای این مقام پیدا شد یکی حاجی محمّد کریمخان کرمانی که رئیس کلّ شیخیّهٔ متأخّرین گردید، و دیگر میرزا علیمحمّد شیرازی که خودرا بلقب «باب» (یعنی در) میخواند، مفهوم و مقصود از این کلمه نقریبًا هان معنی بودکه از «شبعهٔ کامل» اراده میشد و استعال این کلمهٔ مخصوصه چندان نازگی نداشت بلکه از هان زمان امام دیازدهم محمد بن وه اکسن العسکری استعال آن معمول بود زیراکه امام مذکور بعد از دفن

ابران مركز و پناهگاه اين شعبه از اسلام گرديد، شيعه نيز فِرَق مختلفه ميباشند بعضي آنند كه ائمة را فقط معصوم ميدانند بدون اينكه از اين پايه بالانر روند، بعضی دیگر باین آکتفا نکرده ایشان را دارای بعضی از نعوت الهی يا آنكه مظاهر خداوند نعالى ميدانند و اين طايفه باسم غُلاَة معروفند، غلاة نیز چندین فرقه بودهاند که در جزئیّات با هم اختلاف داشته اند ولى بقول محمّد بن عبد الكريم شهرستاني در مِلَل و نِحَل (١) معتقدات ایشان از این چهار طریقه بیرون نبوده است تناسخ، تشبیه یا حلول، رجعت، بداء ، شخیته یعنی پیروان شیخ احمد احسائی را در جزء این طریقهٔ اخیره باید محسوب نمود، میرزا علیمحمّد باب و رقیب او حاجی محمّد ١٠ کريمخان کرماني که هنوز رياست شيخيّه در اعقاب اوست هردو از اين فرقه (یعنی شیخیّه) بودند، بنا بر این اصل و ریشهٔ طریقهٔ بابیّه را در بین معنقدات و طریقهٔ شیخیّه باید جستجو نمود، اصول عقاید شیخیّه از قرار

(۱) ائمَّة اثناعشر يعني عليّ با يازده فرزندش مظاهر اللهي و داراي ١٥ نعوت و صفات اللهي بوده اند

(۲) از آنجائیکه امام دلازدهم در سنهٔ ۲۰۰ از انظار غایب گردید و فقط در آخر الزّمان ظهور خواهد کرد « برای اینکه زمینرا پــرکند از . قسط و عدل بعد از آنکه پر شاہ باشد از ظلم و جور»، و از آنجائیکه مؤمنین دائمًا بهدایت و دلالت او محتاج میباشند و خداوند بمقنضای رحمت ٢٠ كاملة خود بايد رفع حوائج مردمرا بنمايد و امام غايبرا در محلّ دسترس ایشان قرار دهد بناء علی های المفدّمات همیشه باید مابین مؤمنین یك نفر باشد كه بلا لهسطه با امام غايب اتصال و رابطه داشته لهسطهٔ فيض بین.امام و امّت باشد و این چنین شخصرا باصطلاح ایشان «شبعهٔ ۲۶ کامل »گویند،

<sup>(</sup>۱) طبع کورتون ص ۱۲۲--۱۲۲،

قدری کم و زیاد در انبار محبوس شاه در کشتن او اقدام نموده بودنــد بالأخره گفتند خودش در شب اوّل خودرا نلف نموده بریسان حلق خودرا بسته شهید شاه بود»

مقدّمهٔ ناشر كتاب،

از آنچه گذشت معلوم شد که تا آنجا که ما اطّلاع داریم فقط یك ه نسخهٔ کامل از تاریخ حاجی میرزا جانی کاشانی آکنون باقی است با وجود اینکه از نقطهٔ نظر بابیه و از آثار قلم خود ایشان این تاریخ قدیمترین و معتبرترین مأخذی است برای وقایع مولهٔ غریبهٔ که در سنوات ۱۲٦۰ معتبرترین مأخذی است برای وقایع مولهٔ غریبهٔ که در سنوات ۱۲٦۸ محدمات شدیه از قتل و غارت و طرد و نفی که بابیه از دست دشمنان صدمات شدیه از قتل و غارت و طرد و نفی که بابیه از دست دشمنان اخود کشیدند معهذا باز قسمت عمه از کتب و آثار خودرا از تلف محفوظ داشتند ، پس علّت انعدام جمیع نسخ این کتابرا باستثنای یك نسخهٔ وحیه که در سنهٔ ۱۲۲۹ از ایران بخارج حمل شده است بچه میتوان حمل کرد در صورتیکه شاید عموم بابیه میدانستند که این کتاب اهم مآخذ تاریخ قدیم ایشان است ،

رای جواب دادن باین سؤال ناچاریم که بطور اختصار چند کلمه در بیان منشأ و ظهور و انتشار طریقهٔ بابیّه در اینجا ذکر نمائیم و قبل از شروع در این موضوع اشارهٔ اجمالی از کیفیّت انشعاب اسلام بفِرَق مختلفه کرده بسر مطلب میرویم و بدیهی است که روی سخن در این دیباچه بیشتر با قرّاء اروپائی است که از مذهب اسلام و جزئیّات آن چندان اطّلاعی با ندارند و الا غالب این مطالب برای مسلمین چون آفتاب روشن است و اصلا محتاج باستفاده از آن نیستند:

۱ – سنّی، شیعی، شیخی،

تفرقهٔ که در هان وهلهٔ اوّل بلا فاصله بعد از فوت پیغمبر مابین ۲۶ مسلمین پدید آمد حکایت نزاع ظاهری بر سر الفاظ یا اشخاص فقط نبود

بلکه نزاع معنوی حقیقی بر سر عقیده و مسلك بوده است، در اینکه پیغمبر باید جانشینی داشته باشد و اسلام ریاست کلّیّهٔ که از آن گاه بخلافت نعبیر میشود وگاه بامامت نزاعی نه و مسلّم طرفین است ولی در شخص این رئیس کلّ و شرایط نعبین وی مابین ایشان اختلاف عظیمی است، ه بعقیعُ اهل سنّت و جماعت هــر آنکس که لیاقت ذانی داشته و باجماع امَّت برای این مقام منتخب شود او خلیفهٔ مشروع و جانشین پیغمبر است و هرچند در عهد بنی امیّه و بنی عبّاس این خلیفه از خانوادهٔ مخصوصی منتخب میشد بلکه بیشتر اوقات موروثی و بنعبین و نصب خلیفهٔ سابق میبود ولی در دورهٔ خلفاء راشدین یعنی در دورهٔ که بلا فاصله بعد از ١٠ پيغمبر متعاقب شد اين انتخاب بکلّي جمهوري يعني مطابق آراء عموم امّت بعمل می آمد، عقیهٔ شیعه در باب نعیین جانشین پیغمبر بکلّی بر ضدّ اینست ایشان گویند از شرایط امام یکی آنست که از اعقاب پیغیبر و منصوص یه از جانب بيغمبر يا امام سابق باشد و بعقية ايشان اجماع امَّت بهيچوجة در تعیین امام شرط نیست بلکه اگر مؤمنین بامام اقلٌ قلیل از امّت هم ١٥ باشند امام همچنان امام و واجب الأطاعه است، ابن است كه شناختن امام عصر و ببعث با وی از اهم تکالیف شبعهٔ خالص بوده و هست و این روایتِ بین ایشان مستفیض است که مَنْ مَاتَ وَ لَمْ یَعْرِفْ اِمَامَ زَمَا نِهِ مَاتَ مِيتَهَ ٱلْجَاهِلِيَّةِ،

ایرانیان که از قدیم الأیّام همواره اعتقاد باینکه سلطنت موهبتی الهی آم است در ذهن ایشان راسخ شده بود و از عهد ساسانیان معناد بودند باینکه پادشاهان خودرا موجودات فوق بشری و چیزی شبیه بآلهه محسوب دارند (چنانکه شاپور اوّل یعنی شاپور بن اردشیر بابکان در کتیبها خودرا ثِئوس(۱) و الها می نامد) طریقهٔ شیعه در مسئلهٔ امامت بالضرورة خیلی مناسب طباع و ایشان می نمود این است که کمکم مذهب شیعه در ایران رواج یافته خِطّهٔ

<sup>(</sup>۱) ثنئوس كلمه ابست بوناني بمعنى خدا،

و هنوز انقسامی بین ایشان روی نذاده و تغییرات و تبدیلاتی که بواسطهٔ این انقسام بعدها در آن مذهب داخل شد هنوز داخل نشه بود، نتیجهٔ بجث و کاوشهای آن مرحوم دِر خصوص بابیّه دو چیز پر قبمت شد یکی فصل مبسوط نفیسی که در کتاب هرمذاهب و فلسفه در آسیای وُسْطی» ه مندرج ساخته و سابقًا اشاره بدان شد و این فصل یکی از مههّترین اسنادی است که برای تاریخ بابیّهٔ دورهٔ اولی اکنون در دست است، دیگر مجموعهٔ کوچك ولى خیلی مهمّ از کتب بابیّه که در زمان اقامت خود در طهران جمع کرده و همراه خود بپاریس آورده و این کتب بعد از فوت کونت دو گوبینو بطور حراج در پاریس در سنهٔ ۱۲۰۱ فروخته شد نُه نسخه از ١٠ آنهارا موزهُ بريطانيَّه در لندن خريد(١) و پنج نسخهٔ از آنهاراكه بعقيثُ نگارند بدرجات مهمّتر از نسخ موزه بريطانيّه است كتابخانهٔ ملّى پاريس ابتياع نمود، شرح این نسخ خمسه در دیباچهٔ انگلیسی این کتاب (ص یدَ-یطَ) مذكور است و در النجا باعادهٔ شرح دو نسخهٔ از آن كه محلٌ شاهد ماست آكتفا ميكنيم:

نسخهٔ کاملی است از نقطهٔ الکاف که تا آنجاکه راقم حروف اطّلاع دارد فقط نسخه ایست از این کتاب که در روی زمین موجود است، این نسخه محتوی است بر ۱۹۸ ورق (۲۹۶ صفحه) بفطر خشتی و هرصفحه مشتمل بر ١٥ سطر بخطّ نَسْخ متوسّط در خوبی وبدی، و علامت این نسخه در r. حیاشی این کتاب (کّا) یعنی «کامل» قرار داده شده است<sup>(۲)</sup>،

محتوی است بر ۲۰۲ ورق (۷۱۲ صفحه) بقطر خشتی و مشتمل است

بر دو کتاب، آوّل بیان فارسی (ورق ۱–۲۸۶)که حسب المعمول بباب دهم از واحد نهم ختم میشود (١)، دوّم نُلْث اوّل از نقطة الكاف (ورق ٢٨٤ الی آخرکتاب که مطابق است با ص ۱–۸۵ از متن مطبوع حاضر) و ابن نسخه بخطِّ نستعلیق بد خطّ و لی خواناست و در سنهٔ ۱۲۷۹ هجرے ه نوشته شده است، و علامت این نسخه در حواشی این کتاب (ناً) یعنی «ناقص» قرار داده شاه است (۲)، و اساس طبع این متن حاضر تا صفحهٔ ٨٥ سطر ٧ بر اين هردو نسخه است و از اين موضع ببعد فقط بر نسخهٔ سابق است بالضّروره،

در سنهٔ ۱۲۱. نگارنه خصوصیّات این بنج نسخهٔ کتابخانهٔ ملّی پاریسرا ۱۰ اجمالاً در مکتوبی درج کرده رأی صبح ازل را در باب هریك از آنها . خولسنار شدم اینست آنچه ایشان در خصوص دو نسخهٔ سابق الذّک ر

« ناریخ که اشاره فرموده بقراین باید از حاجی (۱) مرفوع (<sup>۱)</sup> شهید بوده غیر از او کسی تاریخ ننوشته، دیگری در بغداد خیال نوشتن داشت ه او لابدّ نام حقیر در آن میان نوشنه میشد بعضی (<sup>۱۵)</sup> مانع او شدند حاجی محبّد رضا نام از این قبیل اشخاص در این امر بوده اند و لیکن حاجی محبّد رضا نامی تاجر اصنهانی در هان سنوات تا نزدیك هفتاد (<sup>۱)</sup> یا آنکه

(۱) اصل قصد باب این بوده است که بیان مشتمل باشد بر ۱۹ واحد و هر واحدی بر ١٩ ياب ولى آنجِه خود باب از بيان نوشته است بتصريح صبح ازل (ديباچهٔ انگليسي ص مج - بَطَ) و حاجي ميرزا جاني (ص ٢٤٦ س ٦ و ١٤) بازده وإحد بيش نيست و بنيَّه «در مشيَّة الله محنجب شك» و از ابن بازده وإحد هم فسمتى تلف شك است بطورى که آنچه نسخ بیان فعلاً در دست مردم است همه منتهی میشود بباب دهم از واحد نهم، (٢) نشانة اين نسخه در كتابخانه باريس اينست: Suppl. persan, 1070.

(۱) یعنی حاجی میر زا جانی کاشانی ، (٤) در اصطلاح بابیّه «مرفوع» بمعنی منوفّی و مرحوم است ٬ (°) مقصود بعضی از پیروان بها<sup>م</sup> الله است ظاهرًا ، سنهٔ ۱۲۲۰ هجری ،

<sup>(</sup>۱) رجوع كنيد بذيل فهرست نسخ فارسى موزهٔ بريطانيَّه تأليف ريُو ص VII ، (٢) نشانة ابن نسخه در كتابخانة باريس اينست: - Suppl. porsan, 1071.

نمود، خلاصه پس از مراجعت بکمبریج بتوسّط یکی از دوستان قفقازی خود مقیم پاریس بك نسخه از روی نسخهٔ کتابخانهٔ پاریس برای خود نویسانیه متن آنرا با متن تاریخ جدید مقایسه کردم معلوم شد که مؤلّف تاریخ جدید كتاب حاجى ميرزا جانىرا بكلّى نسخ بل مسخ كرده است و باندازهٔ جرح و ه نعدیل و نصرّفات مغرضانه در آن نموده که بکلّی حقیقت ناریخ دورهٔ اُ ولای ُبابيّه در پردهٔ خفا مانده است، نتيجهٔ مقايسهٔ اين دوكتابراً با يكديگر و خلاصهٔ نصرٌفات جامع تاریخ جدیدرا در حواشی مبسوطه که در آخر ترجمهٔ تاریخ جدید افزودهام متعرّض شاهام و از هان وقت عزم کردم که متن نقطة الكافرا البتّه بطبع برسانم ولى بواسطة موانع بسيار از آنگاه باز اين ١٠ عزيمت در بوتهٔ اجمال ماند و لاينقطع عوايق جديك پيش ميآمد و فرصت دست زدن باینکار نمیداد نا دو سال پیش که بعد از طبع جلد دوّم از «ناریخ ادبیّات زبان پارسی» (۱) مسرا فی انجمله فراغتی پدید آمد بی درنگ عزم خودرا از قوّه بنعل آورده مشغول طبع کتاب گردیدم و مجدّدًا متن آنراکه بخطّ خود نوشته بودم با نسخهٔ اصل پاریس با دقّت تمام مقابله ۱۰ تمودم و اینك بیاری خداونـد و حسن توفیق او طبع نقطة الكاف تمام گردید و از خوف تلف که همیشه نسخ منحصر بفرد در معرض آنست

امّا شرح کتب بابیّهٔ ملکی مرحوم کونت دو گوبینو اجمالاً از اینقرار است که از اتّفاقات حسنه و از خوش بختیهای تاریخ در سنوات ۱۲۷۱–۱۲۷۱ هجری (۲) یکی از رجال سیاسی فرانسه موسوم بکونت دو گوبینو بسمت وزارت مختار از جانب دولت فرانسه در طهران اقامت داشت این مرد عالم با یك همّت ملال نا پذیر غالب اوقات خودرا صرف تحصیل اطّلاعات از طریقهٔ جدیده بابیّه می نمود و این مذهب در آن ایّام نازه بظهور آمده بود

تزبینًا لمضامین الکتاب افزودهام و نیز رسالهٔ کوچکی که صبح ازل بخواهش حتیر در تاریخ اجمالی وقایع باب و بابیّه تألیف نموده موسوم به «مجمل بديع در وقايع ظهور منيع» آنرا نيز متنًا و نرجمةً در آخركتاب اكحاق نمودهام، وسابقًا در ضمن اشتغال بترجمهٔ تاریخ جدید دین بودم که مؤلّف ه آن کتاب مکرّر از یك کتاب قدیمتری تألیف حاجی میرزا جانی کاشانی نقل میکند و بهبین جهت تاریخ خودرا موسوم بتاریخ جدید نموده نــا از تاریخ حاجی میرزا جانی که نسبت بدان قدیمتر است امتیاز بابد لهذا در صدد بر آمدم که این کتابرا نیز بدست آورم و چون قدیمتر است (زیراکه مصنّف آن حاجی میرزا حانی کاشانی در سلخ ذی الفعن سنهٔ ۱۲۲۸ ۱۰ در وافعهٔ هایلهٔ طهران در جزو آن ۲۸ نفری که آیشانرا بسخت ترین انواع عذاب کشتند کشته شد) و قبل از تفرقهٔ بابیّه بازلی و بهائی تألیف شه و بنا بر این مندرجات آن بالطّبیعة اقرب بصحّت و ابعد از خلط و تدلیس متأخَّرین است آنرا هم بطبع در آورم، در اوقانی که در ایران بودم از هرکس که سراغ این کتاب را گرفتم از آن اطّلاعی نداشت پس از مراجعت ۱۰ باروپا نیز بدوستان بایی خود در ایران و اسلامبول و شام و غیرها نوشتم و از اطراف در صدد تنتیش بـرآمدم هــرچه بیشتر جستم کمتر یافتم بالاخره مأبوس شدم و یقین کردم که این کتاب بکلّی از میان رفته است نا در بهار سال ۱۲.۹ در اوقات تعطیل فِصْح (۱) بپاریس رفتم و در ضن تفتیش در کتب بابیّه محفوظه درکتابخانهٔ ملّی پاریس اتّفاقًا یك ۲۰ نسخهٔ از تاریخ حاجی میرزا جانی یافتم بدیهی است که تا چه درجه از این آکنشاف مهم خوشوقت شدم، پس از تحقیق معلوم شدکه این نسخه ملکی مرحوم کونت دو گوبینو مؤلّف «مذاهب و فلسفه در آسیای وُسْطی» بوده است و پس از فوت آن مرحوم کتب اورا بمزایده فروختند پنخ نسخهٔ از ٢٤ آنهاراكه از جمله همينكتاب نقطة الكاف بودكتابخانة ملّى پاريس ابتياع

<sup>(1)</sup> A Literary History of Persia, 2 vols. by E. G. Browne, London, 1902, 1906.

<sup>(&</sup>lt;sup>r</sup>) A.D. 1855—8.

<sup>(1)</sup> Les vacances de Pâques,

بود و عمومًا صحبتهای این مجالس اربعه متفارب المضمون و شبیه بهمان مجلس اوّل بود که صورت آن اجمالاً مذکور شد،

بالأخره ۲۹ شعبان ۱۴۰۷ با وجود شدّت اصرار میزبانان مهربان دِر نأخير سفر چون هيچ چارهٔ ديگر سبود ايشان را وداع گفت، از عكّا ه بطرف انگلستان حرکت کردم و پس از استقرار بکمبریج خیالم بر این مصمّم شدکه برای آگاهی هموطنان خودکما ینبغی از اوضاع و احوال طایفهٔ بابیّه پهتر آنست که یکی از کتب این طایفهرا بدون نصرّف متنّا و نرجمةً طبع نمایم نا هرکس بر حسب مسلك و مشرب حود در این قضیّه حکم کند ولی در انتخاب کتاب متردّد بودم بالأخره اختيارم بر يكي ازكتب تاريخ افتاد ۱۰ و خیال کردم که کتب تاریخ برای جمهور ناس البتّه مطبوع تر از کتب دينيَّه خواهد افتاد ابتدا متن كتاب مقالهٔ سيَّاح راكه عبَّاس افندى پسر بزرگتر بهاء الله بقصد اعلاء كلمهٔ بهاء الله و نشر افكار او و تخفیف درجهٔ باب و نقلیل اهمیّت او در حدود سنهٔ ۱۲.۲ تألیف نموده و یك نسخهٔ بسیار خوبی از آن که بخطّ زین المقرّبین از کتّاب خوش خطّ بهائی است ١٥ در عكَّا بمن هديَّه داده بودند عين اين نسخهرا چاپ عكس نمودم و يك ترجمهٔ انگلیسی با حواشی منصّله در توضیم مجملات کتاب نیز بر آن افزودم متن و ترجمه هر دو در سنهٔ ۱۸۹۱ مسیحی (۹–۱۲۰۸ هجری) از طبع خارج شد(۱)، پس از فراغت از این کتاب در صدد طبع ترجمهٔ تاریخ جدید تألیف میرزا حسین همدانی که در اوقات اقامت حقیر در شیراز در سنهٔ ۱۴.۰ ٢٠ يكي از دوستان بابي بمن هديّه داده بود برآمدم و بالأخره در سنهٔ ١٢١. طبع آن باتمام رسید و در ذیل این کتاب نیز حواشی مبسوطه تأبیدًا یــا

و ریش سیاه بسیار انبوه طویل که تقریبًا نا محاذی کمر میرسید، این شخص خود بها الله بود، پس از نقدیم مراسم نعظیم بها الله با یك صدای ملایم نجیبانهٔ مرا امر مجلوس نموده پس از آن نطقی نمود که بعضی فقرات آن که مخاطر مانده بود از این قراراست:

«اکیمد له که فائز شدی .... تو آمان که این مسجون منفی را ببینی .... ما بجز صلاح عالم و فلاح ام غرض نداریم ولی مردم ب ا ما مثل منسدین که شایستهٔ حبس و طرد باشند رفتار میکنند .... نمام ملل باید صاحب یك مذهب شوند و جمیع مردم با هم برادر گردند روابط دوستی و انحاد مابین فرزندان انسان باید مستخکم شود و اختلاف مذهبی و نزاع ... قومی از میان ایشان مرتفع شود – چه عیبی در اینها هست ؟ ... بلی همین طور خواهد شد این نزاعهای بی نمر این جنگهای مخرب همه بر طرف خواهد شد و «صلح آکبر» بجای آنها بسر قرار خواهد گردید .... شما نیز در اروپا محتاج بهمین نیستید ؟ همین نیست که حضرت عیسی خبر داده است ؟ .... پادشاهان و حکّام اموال و خزاین شمارا بجای اینکه صرف است ؟ .... پادشاهان و حکّام اموال و خزاین شمارا بجای اینکه صرف است ؟ .... پادشاهان و جنگها و خونریزیها و اختلافات باید نمام شود و نمام مردم مانند یك خانواده باهم زیست کنند .... نباید شخص فخر کند که وطن خودرا دوست دارد بلکه باید فخر کند که وطن خودرا دوست دارد بلکه باید فخر کند حه نوع بشررا دوست مدارد» ،

خلاصه پنج روز دیگرراکه در عکّا ماندم همرا در قصر بهجه باکال خوشی گذرانیدم و آنچه لازمهٔ مهربانی و ملاطفت بود در حقّ من مبذول افتاد و در عرض این مدّت چهار مرتبه مرا بحضور بها، الله بردند و هر مجلسی از ۲۰ دقیقه الی نیم ساعت طول میکشید و جمیع این مجالس قبل از ظهر بود و همیشه یکی از پسران بها و الله حضور داشتند و یك مرتبه مرآقا میرزا جان کاشانی ملقب بجناب خادم الله و کانب آیات نیز حاضر

<sup>(</sup>۱) نام و عنوان ترجهٔ مفالهٔ سیّاح بانگلیسی اینست:

A Traveller's Narrative, written to illustrate the episode of the Bab, edited in the original Persian, and translated into English, with an introduction and explanatory notes, by Edward G. Browne, Cambridge University Press, 1891.

چون وضعرا اینطور دیدم و استنباط کردم که این مقوله صحبت را خوش ندارد من هم مها امکن دیگر از این قبیل سؤالات نمیکردم و از دخول در این موضوع حتّی المقدور اجتناب مینمودم، در غالب این مجالس پسران صبح ازل عبد العلى و رضوان على و عبد الوحيد و نقيّ الدّين نيز حاضــر ه بودند اگرچه خیلی بندرت در محضر پدر خود لب بسخن میگشودند ومنتهی درجهٔ تعظیم و احترامرا نسبت بوی مرعی میداشتند،

در مدّت اقامت در قبرس که تازه چند سالی بود در تحت تصرّف دولت انگلیس در آمن بود باجازهٔ حاکم جزیره یسرْ یهنْرِی بُولْوِر نظرے باسناد و دفاتر حکومتی افکندم و آنچه از آنها راجع بنفی صبح ازل و انباع ۱۰ وی بقبرس بود استخراج نمودم و این اسناد بعضی بزبان انگلیسی بود و بعضی بزبان ترکی که یك ترجمهٔ انگلیسی هم برآن اضافه کرده بودنید (۱) ، بعد از ۱۰ روز اقامت در شهر ماغوسا بعزم مسافرت بعكًا حركت کردم و ابتدا بفصد ملاقات پیشکار بهائیان ببیروت رفتم (زیرا هرکس میخواست بملاقات بهاء الله نابل گردد بایستی اوّلاً بتوسّط یکی از عمّال ۱۰ بهائی که در پُرْت سعید یا اسکندریّه یا بیروت اقامت دارند از این فقره استعلام نماید أگر ایشان صلاح میدیدند رخصت و دستور العمل ابن كاررا باو ميدادنــد و الا فلا) آز سوء اتّفاق در آن موقع او در بیروت نبود و بعکّا رفته من از این بابت خیلی افسرده شدم زیرا بیش از دو هنته برای من دیگر وقت بانی نمانه بود و بایستی حتمًا بوعد معیّن ٢٠ بدار الفِنون كمبريج مراجعت نمايم، پس از دوندگی بسيار بالأخره كاغذی در این خصوص باو نوشته و سفارشنامهٔرا هم که از دوستان بابی ایران باسم او داشتم لفّاً برای او فرستادم و پس از چند روز تلگرافی نیز باو نموده خواهش جواب تلگرافی نمودم فردای آنروز جواب تلگرافی رسید در

غایت اختصارکه سوای اسم و آدرس من مشتمل بود فقط بر این دو کلمه: – «یَتَوَجَّهُ ٱلْهُسَافِرُ»، باری فورًا حرکت کرده و در ۲۲ شعبان ١٢٠٧ وارد عكًا شدم، وقتى كه بجلگهٔ عكّا رسيدم از دور منظر فرحناك باغهای با صفا و اشجار معطّر نارنج و پرنغال وغیرها که در حوالی عکما ه واقع است مرا قدری متعجّب ساخت چه در شهری که بهاء الله همیشه در نوشعات خود آنرا « اخرب البلاد» مىخواند منظر ديدن اين هم طراوت. و نضارت نبودم و بعدها این حال تعجّب خودرا ببهائیان عکمّا در میان نهادم گفتند اگر نو آنوفتی که بهاء الله بیست و دو سال قبل اینجا ورود نمود عکّارا دیاه بودی از این نسمیه نعجّب نمینمودی ولی از آنوقت که او ۱۰ ساکن عکّا گردین شهر و اطراف آن روی بآبادی گذارده نا باین حال كه الآن مى بينى رسيك است،

روز ورود بعکّا در منزل یکی از تجّار عیسوی منزل کردم پس از آن یکشب هم در منزل یکی از محترمین بهائیان و روز دوم پسر بزرگتر بهاء الله عبَّاس افندی (که آکنون معروف بعبد البهاست) آمدند و مرا از آن ١٥ خانه حركت داده بقصر اهجه كه نيم ساعتى خارج عكًّا وإقع و مسكن شخصي بهاء الله بود منزل دادند، فردای آنروز یکی از پسران کوچکتر بهاء الله وارد اطاق من شن از من خواهش کرد که همراه او بروم من نیز دنبال او روان شدم و از اطاقها و ایوانها و گذرگاههای بسیار که فرصت نگاه كردن بآنها نداشتم عبوركرديم نا بيك ايوان وسيع مفروش بخاتم كارك ۲۰ مرمر رسیدیم، راهنای من در مقابل یك بردهٔ قدری مکث نمود تا من موزهای خودرا از پا در آوردم پس از آن پردهرا بلند کرده من داخل نالار وسیعی گشتم، در یك گوشهٔ نالار بر بالای مخدّه دیدم مرد وقور محتری نشسته کلاهی مانند تاج درویشان ولی بسیار بلندتر بــر ســر و دور آن عامهٔ کوچکی از پارچهٔ سفید پیچیده، با چشمان درخشان که گفتی خیال ۲۰ شخصرا ناگفته میخواند و ابروان کشینه و پیشانی چین دار و موی سیاه

<sup>ِ (</sup>۱) خلاصةً مندر جات ابن اسناد تــا حدَّى كه راجع بصبح ازل و اتباع اوست در حاشیهٔ W در ذیل ترجمهٔ مقالهٔ سبّاح مندرج است ،

بردم بامید آنکه شاید چیز نافعی در خصوص صوفیّه در آن نوانم یافت، پس از مطالعهٔ فصل مختصری که در باب صوفیّه نوشته و قدری هم مذمّت از آن طایفه نموده و روی هم رفته چیز قابل نوجّهی نیست سایسر اوراق کتاب را نصفّح نمودم دیدم یك فصل مشبع مفصلی (۲۹۹ صفحه از ۵۶۳ ه صفحهٔ مجموع کتاب) در خصوص ناریخ بابیّه و ظهور و انتشار طریقهٔ ایشان وساير وقايع اين طايفه الى سنة ١٢٦٩ در آن كتاب مندرج است كه انحنيّ مصنّف داد سخن پروری و بلاغت گستری در آن داده و بطوری این فصل دلکش و جذّاب است و بدرجهٔ جالب دقّت و ساحــر عفل و هوش است و بنحوی تر و تازه و مملوّ از روح و حیات است که نادر ۱۰ است کسی این فصل را یك مرتبه مجواند و بکّلی حالش منقلب و دگر گون نشود و بعقیهٔ این بنه هیچوفت هیچکس در این موضوع بهتر از این بلکه نردیك باین هم نتواند نوشت، و من تا آنوقت از این طایفه هیچ اطّلاعی نداشتم همینقدر مانند سایر مردم میدانستم که بابیّه بکی از فِرَق مذهبیّهٔ ایران است که در حتی ایشان نهایت بیرحمی و فساوت بعمل آمن است، بعد ١٥ از خواندن اين فصل از كِتاب كونت دو گوبينو خيالات من بكلِّي تغيير کرد و شوق شدیدی برای اطّلاع از چگونگی حالات این طایفه بطور تفصیل در من پدید آمد و با خود همیشه میگفتم چه میشد آگر خود بنفسه این طائفه را میدیدم و تاریخ و سرگذشت مذهبی را که این همه انباع خودرا با این قوّت قلب بَکُشتن داده است از خود ایشان مشافههٔ استفسار ۲۰ میکردم و وقایعیراکه بعد از ختم موضوع کتاب گوبینو یعنی از سنهٔ ۱۲۲۹ الی زماننا هذا روی داده در موضعی ثبت میمودم، نا آنکه اتّفاقًا در ماه صفر سنهٔ ۱۲۰۵ اسبابی فراهم آمد که بایران سفر کردم و فریب یکسال در نقاط مختلفهٔ ایران در گردش بودم و شهرهای تبریز و زنجان و طهران و اصفهان و شیراز ویزد و کرمان را سباحت کردم و با غالب ملل و فِرَق ه، از مسلمان و بابی و زردشتی در آمیختم و با فضلای ایشان طرح الفت

رمجتم و از ایشان معلومات مفیدهٔ بسیار در هر خصوص کسب نمودم و در ماه صفر از سال ۱۴.٦ بانگلستان مراجعت نمودم، (۱) پس از آن سال بعد بعنی سنهٔ ۱۴.۷ مجددًا بقصد تحصیل اطّلاعات صحیحه از تاریخ این طایفه و ساع شفاهی از رؤسای این مذهب سفری مجزیرهٔ قبرس و شهر محکّل(۱) نمودم و بملاقات دو برادر رقیب میرزا یجی نوری معروف بصبح ازل در قبرس و میرزا حسینعلی نوری معروف ببها، الله در عکّا نایل آمدم،

در جزیرهٔ قبرس در شهر ماغوسا<sup>(۱)</sup> قریب پانزده روز (۲۱ رجب – ۱۶ شعبان ۱۴۰۷) ماندم و در این مدّت هـر روز بالاقات صبح ازل ۱۰ میرفتم و از دو یا سه ساعت بعد از ظهر الی غروب آفتاب در منزل او ماندم دفتر و مداد در دست و سراپا گوش هرچه او میگفت یاد داشت میکردم و هر شب با یك خزانهٔ پر از معلومات مهمه و اطلاعات منین بمنزل خود مراجعت میکردم، (نا) موضوع صحبنهای ما غالباً مذهب و تاریخ و نوشتجات و آثار بابیه و گاهگاه مسائل متفرقهٔ دیگر بود، صبح ازل در و نوشتجات و آثار بابیه و گاهگاه مسائل متفرقهٔ دیگر بود، صبح ازل در و بدون پرده پوشی سخن میگفت ولی همینکه صحبت بمسئلهٔ تفرقهٔ بابیه و و بدون پرده پوشی سخن میگفت ولی همینکه صحبت بمسئلهٔ تفرقهٔ بابیه و وقایع راجعه بیهاء الله و بهائیان میکشید میدیدم بکلی ساکت و صامت میشود و حالش از آن گشادگی و آزادی بگرفتگی و سکون مبدّل میگردد

<sup>(</sup>۱) وقابع این یکسال مسافرت خودرا در سفر نامهٔ خود موسوم به «یکسال مابین ایرانیان» در سفهٔ ۱۲۱۱ طبع نمودهام و نام و عنوان کتاب بانگلیسی اینست: A Yedr میلیسی اینست: Uth این اینست: ۱۲۱۱ طبع نمودهام و نام و عنوان کتاب بانگلیسی اینست: ۱۳۵۸ میلیسی اینست ولی ما تبعاً للمشهور همه جا «عگا» خواهیم شهر علی ما هو الصّواب «عگه» است ولی ما تبعاً للمشهور همه جا «عگا» خواهیم نوشت، (۱) Famagusta (۱) غالب این مطالب و اطلاعات که شفاها از فصول صبح ازل استاع نمودهام با بطریق مکاتبه از وی اخذ کرده در فصل ۱۷ از فصول بیست وششگانه که در آخر ترجهٔ مقالهٔ سیّاح افزودهام و در مقدّمه و حواشی دیگر همان کتاب و در حواشی تاریخ جدید مذکور است رجوع بدانجاها شود،

### مقدّمة ناشر كتاب،

### بسمه تعالى،

بعد حمد الله على آلائه و الصَّاوة و السَّلام على جميع رسله و انبيائه چین گوید احقر العباد ادوارد برون انگلیسی که از آغاز جوانی شوق تحصیل السنهٔ ثلثهٔ شرقیّه یعنی عربی و فارسی و ترکی علی اکخصوص زبان عذب البیان فارسی و اطّلاع بر تاریخ و ادبیّات و آثار ایران مرا بر سایر ه اشواق غالب آمد و از آنگاه نــا کنون هماره بیاری خداوند نعالی و مساعدت إسباب ظاهری همیشه اوقات خودرا صرف اشتغال بتدریس و تدرّس وكُنْب وجمع و نشر و طبع آثار نفيسهٔ ابن ملّت نجيب نمودهام و از خداوند توفیق امتداد این طریقهرا خواهانم، و از جمله چیزهائی که از هان اوّل وهله توجّه مرا بیشتر از همه چیز و بنوع خصوص جلب نمود و ١٠ شوق غريبي باطّلاع از جمل و تفاصيل آن در من پيدا شــد هانا مسئلهٔ سر گذشت طائفهٔ بابیّه بود، و ابتدای آن باین طریق شد که من در آن اوقات (قريب ٢٦ سال قبل) مشغول تحصيل طريقة متصوّفه بودم و برای کسب اطّلاعات در این موضوع در همـه جا نخص و تنبّع می نمودم . وقتی در اثناء تفتیش در کتابخانهٔ دار الفنون کمبریج نظرم بکتابی افتاد وا موسوم به «مذاهب و فلسفه در آسیای وُسْطی (۱)» تألیف مرحوم کونت دو گوبینو که از سنهٔ ۱۲۷۱ الی ۱۲۷۶ بسمت وزیر مختارے از جانب دولت فرانسه در طهران اقامت داشته ، کتاب مذکوررا برداشته بمنزل خود

صغحه 777-17 وقعة نيريز 77-177 وقعة زنجان 177 بقيَّهُ تاريخ باب و ظهور جناب [صح] ازل 141-14 شرح حال جناب [صبح] ازل ملاقات صبح ازل بآ حضرت قدّوس و جناب طاهـره ٢٤. [يعني قرّة العين] T22 تنصيص باب بوصايت صبح ازل TOT-120 قتل باب در تبریز TOO-TOT . فتنة جناب ذبيح T7.- 100 فتنة حناب بصير **771-77.** ظههرات دیگر 157-217 خانمهٔ کتاب

<sup>(\)</sup> Les Religions et les Philosophies dans l'Asie centrale, par M. le Comte de Gobineau, Paris, 1805 et 1806,

### فهرست مندرجات کتاب،

(جدول ذیل حاوی مباحث مهنّهٔ کتاب است هرچند اصل کتاب مرّنب بر ابواب و فصول نیست)،

| <b>.</b> .                                         | صغحه    |
|----------------------------------------------------|---------|
| ديباچهٔ کتاب در تحقیق ظهورات نقطهٔ مشیّت و سابر ما |         |
| ينعلق بهذا الموضوع                                 | 99-1    |
| شرح حال شیخ احمد احسائی و حاجی سیّد کاظم رشتی      | 1.0-99  |
| ابتدای ظهور امر باب و سفر وی مجتبج                 | 117-1.0 |
| تاریخ باب از ابتدای خروج او از شیراز بطرف اصفهان   |         |
| تا ورود او بماکو                                   | 71171   |
| انتقال دادن بابرا از مآكو بچهریق                   | 177     |
| مناظرهٔ علمای تبریز با باب                         | 771-171 |
| فوت محمّد شاہ                                      | ٨71     |
| قرّة العين                                         | 122-159 |
| اجتماع بابیّه در بدشت                              | 102-120 |
| وقعهٔ مازندران و محاصرهٔ قلعهٔ شیخ طبرسی           | 195-102 |
| نسليم شدن اهل قلعه و قتل ايشان                     | ۲.٤-۱۹۲ |
| دعوى فائميَّت نمودن باب                            | ۲.۹     |
| <i>بو</i> ئمن هن <i>دى</i>                         | T10-T1T |
| شهدای سبعه                                         | rr~-r1° |
|                                                    |         |

كتاب

نفطن المان في المان الم

بسننى والهتام اقسل العباد

الْخُيْ وَالْرَحْنِ بُرُولِنِكُ تَصْفِيحُ وَطَعِ كُنْ يُدُولِنَا لَكُلُمْ الْمُعْلِمُ وَطَعِ كُنْ يُدُ مِنْ الْمُعْلِمُ وَطَعِ كُنْ يُدُ مِنْ الْمُعْلِمُ وَاللَّهُ الْمُعْلَمُ وَاللَّهُ الْمُعْلِمُ وَطَعِ كُنْ يُدُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلَّ ا

دَرْمُطْبِعَهُ بِإِيْلِ دَرَلَيْدِنِ ازْبِلادِهِلاَنْدَ بَطَبْعِ رَسَبْيِد سنه ۱۳۲۸ هجزی مُطابِق ۱۹۱۰ مسیجی



Fac-simile of the Báb's autograph, received from Subh-i-Azal.

بجناب عظيمر نوشته اس عکس یکی از توقیعات باب بخطّ



Subh-i-Azal's endorsement and description of the same.

خطّ صبح ازل که بر پشت پاکت نوشته است

face p. 209 of the text

The second of th

Fac-simile of a letter written by Sayyid Husayn of Yazd, the Báb's amanuensis, to Ismu'lláhi'l-'Alí.

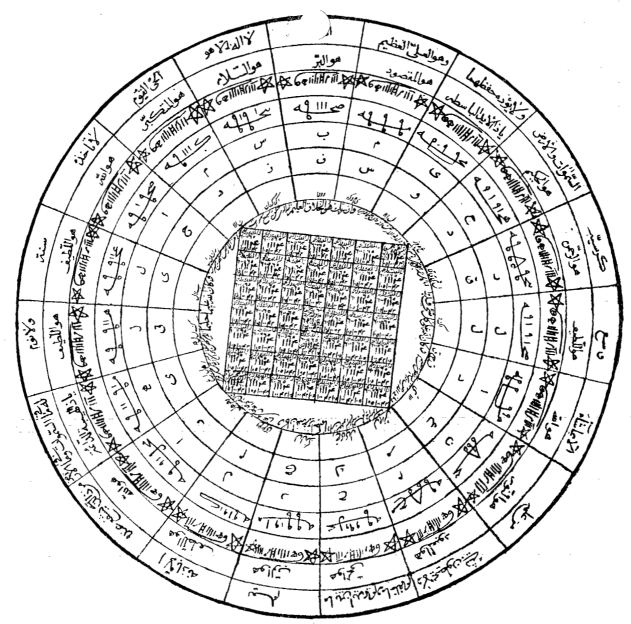
عكس نامه ً بخطّ أقا سيّد حسين يزدي كاتب ميرزا على محمد باب

face p. 245 of the text

Fac-simile of a Talisman (haykal) written by the Báb.

عکس یکی از "هیاکل" بخطّ خود میرزا علی محمّد باب

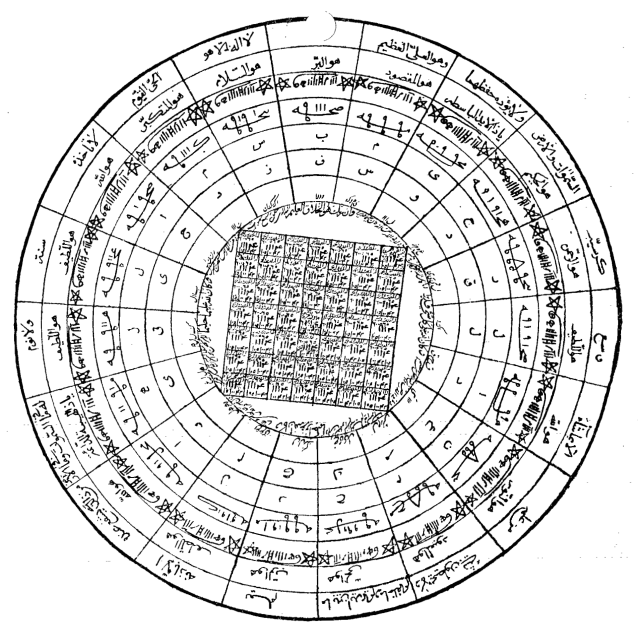
o follow Persian Title page.



Fac-simile of a Bábí talisman (haykal) given to me by Subh-i-Azal on March 25, 1896. The original is on greenish paper and the writing outside the inner circle is in gold and lithographed, while the writing inside and around the inner circle is in black and in the Báb's own hand.

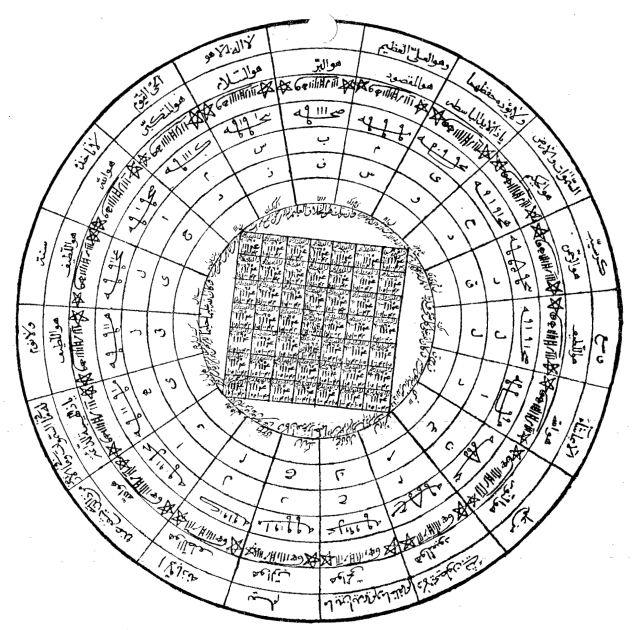
صورت یکی از هیاکلی که میرزا علی محبّد باب باصحاب خود میداد، همهٔ این هیکل از روی سنگ چاپ شده است مگر سطر مستدیری که در داخلِ دائرهٔ آخری و گرداگرد مربّع است که آن بخطّ خود میرزا علی محبّد باب است که عکس انداخته شده است،

Between pp. x and xi.



Fac-simile of a Bábí talisman (haykal) given to me by Subh-i-Azal on March 25, 1896. The original is on greenish paper and the writing outside the inner circle is in gold and lithographed, while the writing inside and around the inner circle is in black and in the Báb's own hand.

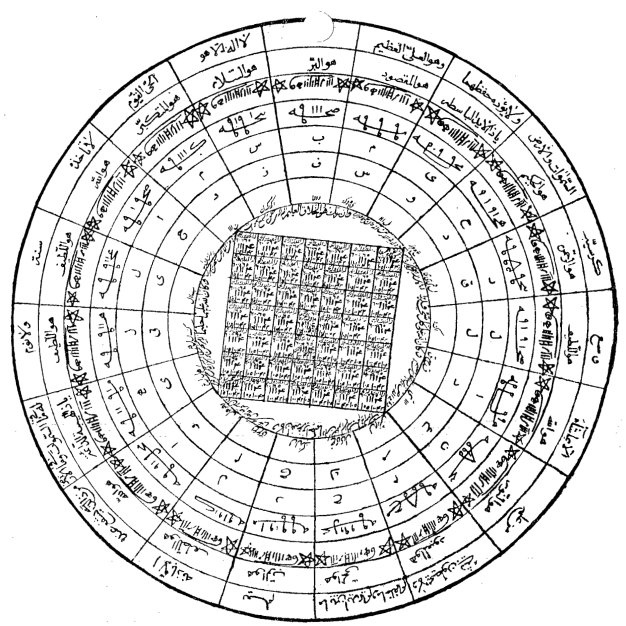
صورت یکی از هیاکلی که میرزا علی محمّد باب باصحاب خود میداد' همه این هیکل از روی سنگ چاپ شده است مگر سطر مستدیری که در داخلِ دائره آخری و گرداگرد مربّع است که آن بخطّ خود میرزا علی محمّد باب است که عکس انداخته شده است' Between pp. x and xi.



Fac-simile of a Bábí talisman (haykal) given to me by Subh-i-Azai on March 25, 1896. The original is on greenish paper and the writing outside the inner circle is in gold and lithographed, while the writing inside and around the inner circle is in black and in the Báb's own hand.

صورت یکی از هیاکلی که میرزا علی محبّد باب باصحاب خود میداد' همه ٔ این هیکل از روی سنگ چاپ شده است مگر سطر مستدیری که در داخلِ دائره ٔ آخری و گرداگرد مربّع است که آن بخطّ خود میرزا علی محبّد باب است که عکس انداخته شده است'

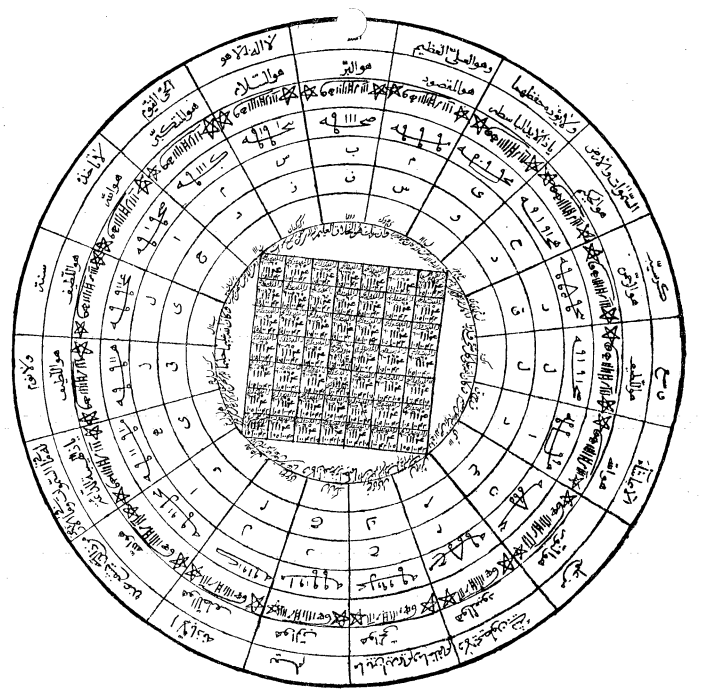
Between pp. x and xi.



Fac-simile of a Bábí talisman (haykal) given to me by Subh-i-Azal on March 25, 1896. The original is on greenish paper and the writing outside the inner circle is in gold and lithographed, while the writing inside and around the inner circle is in black and in the Báb's own hand.

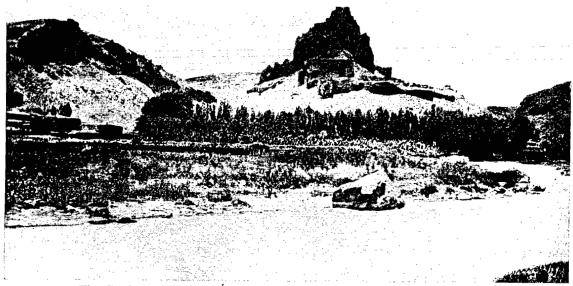
صورت یکی از هیاکلی که میرزا علی محمّد باب باصحاب خود میداد' همه این هیکل از روی سنگ چاپ شده است مگر سطر مستدیری که در دِاخلِ دائره ٔ آخری و گرداگرد مربّع است که آن بخطّ خود میرزا علی محمّد باب است که عکس انداخته شده است'

Between pp. x and xi.



Fac-simile of a Bábí talisman (haykal) given to me by Subh-i-Azal on March 25, 1896. The original is on greenish paper and the writing outside the inner circle is in gold and lithographed, while the writing inside and around the inner circle is in black and in the Báb's own hand.

صورت یکی از هیاکلی که میرزا علی محمّد باب باصحاب خود میداد، همهٔ این هیکل از



The Castle of Chihríq in Ázarbáyján, near Urmiya, where the Báb was confined for the six months preceding his death, and which he entitled "Jabal-i-Shadíd" ("the Grievous Mountain").

قلعه ٔ چهریق نزدیك اُرومیه در آذربایجان که میرزا علی محمّد باب مدّتی قبل از شهادتش در آنجا محبوس بود و بجبل شدّید از آنجا تعبّیر میكند ،

To face p. 132 of the text.

اساكىلىراكىرا

المالسللم المقيق

حذا كناربزغد الداللهالفيى تلكل مزويس مبدّون

المعن بعلائد المواطقة المالية المالية

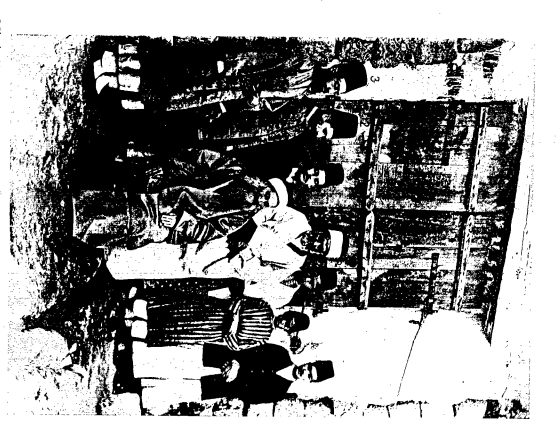
مناکنات عن علی نیداز کردایس العا: ماکل مز نقطهٔ البیان لیدین

Ŀ

Fac-simile of Subh-i-Azal's transcript of the document nominating him the Báb's successor. The original was in the Báb's own handwriting.

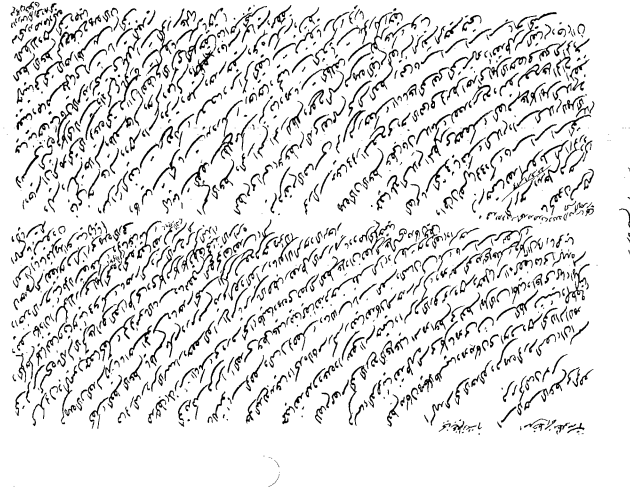
ر سل حط صبح کرده و برای مصحح کتاب فرستاده ازل در تنصیص بوصایت او، متن خفط ازل است که از روی خط باب صورت توقيع باب

To face p. I (xxxiv) of the Persian Preface.



Mírzá Yahyá "Şubh-i-Azal" (1), with his sons and one of his followers, Mírzá 'Abdu'l-Ahad of Zanján (4). The eldest of the sons present is Mírzá 'Abdu'l-'Alí (2), who died in Sept. 1902; the second is Mírzá Rizwán 'Alí, who subsequently adopted the name of "Constantine the Persian" (3).

To face p. xxxii of the Introduction.



Fac-simile Shaykh 'Alí

عكس نامه